OSKAR HALECKI Un empereur de Byzance à Rome Warsaw 1930 edition

DONALD M. NICOL Meteora. The Rock Monasteries of Thessaly

A, SOLOVJEV & V. A. MOŠIN (Eds.) Grčke povele Srpskih vladara. Greek Charters of Serbian Rulers Belgtade 1936 edition

JU. KULAKOVSKIJ

Istorija Vizantii Kiev 1913, 1912 & 1915 editions

J. DELAVILLE LE ROULX Les Hospitaliers à Rhodes jusqu'à la mort de Philibert de Naillac (1310-1421) Paris 1913 edition

NICOLAS IORGA Philippe de Mézieres (1327-1405) et la croisade au XIVe siècle Paris 1896 edition

In the Collected Studies Series:

HELENE AHRWEILER

CUSTAVE E. VON GRUNEBAUM Islam and Medieval Hellenism: Social and Cultural Perspectives

CHARLES PELLAT

cio-culturelle de l'Islam (VII<sup>e</sup>-XV<sup>e</sup> s.) NICOLAS SVORONOS Etudes sur l'organisation les

organisation intérieure, la société et l'économie de l'Empire Byzantii FRANÇOIS HALKIN

HENRY MONNIER

HANS-GEORG BECK Ideen und Realitaeten in Byzanz

MARIUS CANARD Miscellanea orientalia

BERNARD LEWIS Studies in Classical and Ottoman Islam (7th-16th c.)

WALTER ULLMANN
The Papacy and Political Ideas in the Middle Ages

André Grabar

### MARTYRIUM

Recherches sur le culte des reliques et l'art chrétien antique

# **ICONOGRAPHIE**

et LXX planches relatives aux volumes let II



VARIORUM REPRINTS London 1972

Avant-propos @1972 Variorum Reprints

V. 9

ISBN 0 902089 27 7

Published in Great Britain by VARIORUM REPRINTS 21a Pembridge Mews London W11 3EQ

> Printed in Great Britain by KINGPRINT LTD Richmond Surrey TW9 4PD

Reprint of MARTYRIUM
Architecture (I<sup>er</sup> volume), Iconographie (II<sup>e</sup> volume), Paris 1946 edition
and Album (LXX planches), Paris 1943 edition

By courtesy of the Collège de France

VARIORUM REPRINT M2

## MARTYRIUM

RECHERCHES SUR LE CULTE DES RELIQUES ET L'ART CHRÉTIEN ANTIQUE

PAR

ANDRÉ GRABAR

DIRECTEUR D'ÉTUDES À L'ÉCOLE DES HAUTES ÉTUDES

DANERIZTHMION KPHTHI

He VOLUME

**ICONOGRAPHIE** 

COLLÈGE DE FRANCE 1, Place Marcelin-Berthelot, 1

1946

### TABLE DES MATIÈRES DU SECOND VOLUME

| DEUXIEME PARTIE. — Iconographie                                                                               |            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                                                                                                               | Pages      |
| TABLES DES MATIÈRES DU SECOND VOLUME                                                                          | 5          |
| CHAPITRE PREMIER. — Images d'hypogée et images du mar-<br>tyrium.                                             | 7          |
| CHAPITRE II. — Le martyr, thème iconographique                                                                | 39         |
| CHAPITRE III. — Emplacement des images des saints dans les martyria                                           | 105        |
| 1. Abside                                                                                                     | 105        |
| 2. Conque de l'abside et coupole                                                                              | 109        |
| 3. Murs des nefs.                                                                                             | 117        |
| o. otalo des nels                                                                                             | 117        |
| CHAPITRE IV. — Les images des théophanies dans les marlyria des Lieux Saints.                                 |            |
| 1. Leur origine. Les théophanies-visions de l'abside                                                          | 129        |
| 2. Le thème de la théophanie dans l'iconographie pales tinienne                                               |            |
| CHAPITRE V. — Les théophanies-visions dans les absides de chapelles coples                                    | s<br>. 207 |
| CHAPITRE VI. — Images des théophanies du Christ dans le<br>scènes de l'Enfance, de la Passion et des Miracles | . 235      |
| CHAPITRE VII De la décoration des martyria à la décoration des églises                                        | . 29       |
| 1. Monuments coptes                                                                                           | . 29       |
| O Managements disputes page                                                                                   | . 31       |

| 6 TABLE DES MATIÈRES  CHAPITRE VIII. — Des reliques aux icones |
|----------------------------------------------------------------|
|                                                                |
|                                                                |
|                                                                |

### CHAPITRE PREMIER

### IMAGES D'HYPOGÉE ET IMAGES DU MARTYRIUM

Dans l'histoire de l'art, les fresques des hypogées des premiers siècles et les reliefs des sarrophages chrètiens restent très isoles, également distants des œuvres paiennes de l'époque impériale et des peintures et sculptures des églises postérieures à Constantin. Il est évident toutélois que cet isolement ne peut être qu'apparent et qu'il ne tient qu'à une imparfaite connaissance de l'art religireux de cette époque et, notamment, des plus anciennes décorations d'églises contemporaines ou immédiatement postérieures aux monuments du premier art funéraire chrètien.

De nouvelles découvertes permettront peut-être, dans l'avenir, de reconstituer d'une façon beaucoup plus complète que nous ne saurons le faire ici les liens qui unissent l'art des calacombes à celui des basiliques, en ce qui concerne les images. Les fresques de la synagogue et du baptistère de Doura, dégagées récemment, nous font entrevoir l'importance des constalations qui pourront être faites dans ce domaine. Je me hornerai à indiquer l'une des voies par laquelle l'imagerie sépulcrale des premiers chrêtiens s'était rattachée à l'art postérieur : elle se survit à elle-même, dans quelques-uns de ses aspects, en donnant maissance à l'iconographie du culte des martyrs et de leurs reliques. Sur quelques exemples, nous allons essayer de montrer que cetté iconographie est née au sein de l'art sépulcral, et comment elle s'en est séparée. Nous aurons ainsi l'occasion de remettre à sa place un chainon important dans l'évolution de l'art chrétien ancien.

La mission chrétienne dans l'antiquité, différente en cela de la propagande de l'Église du moyen-âge, se fit sans le

concours de l'art. Les apôtres et leurs disciples qui, en peu de siècles, gagnérent à la religion du Christ les peuples de l'Empire, ne songérent à aucun moment à appuyer leurs démonstrations par des représentations figuratives, et firent même systématiquement la guerre à toute imagerie refigieuse. A leurs yeux, elles se confondaient avec les pratiques idolâtres. Et si, se rendant à la tyrannie des usages de l'époque, le christianisme finit par se départir de cette intransigeance initiale et à laisser pénétrer une Imagerie religieuse dans des locaux appartenant à l'Église, cette conquête du christianisme par l'art se fit d'abord aux cimetières, et on ne saurait s'en étonner. Il est probable, en eflet, qu'on admit un art figurait au profit des morts avant d'en adopter un pour les vivants. Et cela non parce que cette imagerie étalée devant les défunts ne risquait point de les faire retourner à l'idolâtrie, mais parce que, selon une habitude immémorable et tenace, l'art venait normalement au secours de ceux qui désiraient faire durer indéfiniment, après leur mort, tous les mots et gestes qui pouvaient les favoriser dans l'outre-tombe.

La première concession que les chrétiens firent à l'art religieux aurait été donc de lui abandonner un domaine où il n'entrait point en concurrence avec la parole, réservée aux vivants. Mais, de ce fait, l'image recevait une valeur morale particulière, puisque elle était chargée de rendre présent à jamais, en face du cadavre, le contenu de la foi du défunt, plus exactement sa foi en la résurrection dans le corps pour l'éternité, au royaume du Christ.

Car, en fait, toutes les images de cette iconographie sépulcrale ont pour thème unique la survie après la mort. Seulement, ce problème de la survie, tel qu'il se possit à l'occasion du trépas de chaque chrétien, se présentait sous des aspects différents, et des groupes d'images particulières furent créés pour leur assure des pendants iconographiques. Voici comment je propose de les définir, en Lenant compte de ce qui nous intéressera s

temps, saura le protéger, lui et sa tombe, contre Satan.

Mais la vie éternelle dans l'outre-tombe n'est promise qu'aux seuls fidèles qui, de leur vivant, se sont préparés consciencieusement à la reunion définitive avec Dieu, récompense diverses traiters ainsi des droits à la résurrection et au Paradis, acquis par le trépasse, notamment par son haptème et par la communion avec le Christ, constamment per son haptème et par la communion avec le Christ, constamment renouvelée dans les mystères qui le consacrèrent au Christ et lui firent faire les premiers pas vers la vie éternelle. Enfin, comme lest difficile de s'arréter aux seuls rappels des promiesses déjà anciennes d'un avenir meilleur, sans se laisser tenter par une évocation directé de cet avenir (ou peut-être du présent, car on ne semble pas avoir pu fixer exactement, dans le temps, le moment ou le mort pénètes au Paradis), le sort d'outre-tombe du défunt fait l'objet d'un groupe spécial d'images. Après quelques hésitations, on figura sinsi l'âme du mort ou lui-mème ressueuité dans l'au-delà, dans son corps et même avec ses plus beaux vêtements; on représenta, en outre, son séjour au Paradis, le délices de ce séjour et aussi le moment, émouvant entre tous, on il fait son entrée dans le royaume de Dieu, et les étapes de son installation définitive parmi les elus.

Ce programme idéologique a été interprête de diverses manières et au moyen d'une série de types iconographiques dont nous n'aurons à nous occuper que dans la mesure on cet art inspire l'imagerie du culte des martyrs. Dans cet ordre d'idées, rappelons d'abord l'un des procèdes de l'iconographie sépulcrole primitive, qu'elle partagea d'ailleurs avec d'autres aspects de l'art palechrétien, et qui a consisté à figurer des scènes historiques, aux sujets tirés des deux Testaments, pour rappeler des cas éclatants d'interventions divines en faveur des fidèles. On croyait utile de se référer à ces antécédents au moment où l'on demandait à Dieu de renouveler sa faveur au profit d'un vivant ou d'un mort. Les

E. Lis Blant, Elindes sur les surcephages chrétiens antiques de la citté d'Arles (1878), Introduction, p. vir et univ. (= Rev. Arrà., 1879, p. 223 évauv., 576 et auiv.).
 K. Micana, Géel und Bilds in phache-sitilors exil, dans Stulies alter chr. Denheudler hrig. von J. Ficher, 1 Heft (1902); W. ELLICIB. Die Stellung der alter Christen zu den Bildern in den ersten vier Jahrhunderten: Studien-Ficher, 20, 1932.

tu as sauvé Daniel dans la fosse aux lions, Noé lors du déluge, Jonas englouti par la baleime, etc. Les iconographes, sans illustrer l'une de ces prières, et la commendatio animaei pas plus qu'une autre invocation concrète, ont appliqué le même système, en représentant l'un ou l'autre, et souvent d'exprimer par l'image l'espoir du salut, souhaité ou assuré pour un contemporain. Le procédé était applicable aussi bien dans un baptisère, comme le montrent les fresques de Dourat, que dans l'art sépuleral où on le constate le plus fréquemment : car le même question du salut se posait à la suite de la consécration par le baptême et après la mort. Et comme, d'une façon plus générale, elle était, à tous les moments de la vie, au centre des préoccupations du fidèle, les objets les plus variés pouvaient offrir des exemples d'une iconographie analogue. Elle n'appartient en somme de préférence à l'art sépuleral que dans la mesure où la mort donne une acuité particulière au problème du salut final, et aussi parce que, pour cette raison précisément, l'art religieux se dépensait surtout dans les ensembles sépuleraux. Partout où elles apparaissent, ces images des « saluts sont des rappels d'exemples de la puissance de Dieu, et à cet égard leur valeur rehigieuse était équivalente. Il est instructif d'observer que sur les dalles funéraires des loculi, dans les catacombes romaines, les épitaphes stéréotypées peuvent être accompagnées de n'importe laquelle de ces images gravées dans le marbre, et que tel exemple de salut ou tel symbole abstrait de la foi y alternent ou y voisinent, auprès d'inscriptions quasi identiques, avec celles par exemple qui se terminent par le souhait d'un repos in pace.

Tous ces paradigmes de saluts sont, par conséquent,

interchangeables¹. Et il faut l'admettre également pour les semblables, qui décorent les murs des catacombes. Lorsque, eubiculum du cimetière in Cyriaco, cette inscription se figure Jonas à l'ombre de la citrouille, mais au défunt enterré de la répende et qui auprès de cette peinture : Zocimiane in Deo vi (sas). L'image de la réception pas d'autre fonction que l'image gravée de la fresque n'a donc pas d'autre fonction que l'image gravée des symboles équivalents, qui rappellent les uns la puissance des symboles équivalents, qui rappellent les uns la puissance des symboles équivalents, qui rappellent les uns la puissance des symboles équivalents, qui rappellent les uns la puissance des symboles équivalents, qui rappellent les uns la puissance des symboles équivalents, qui rappellent les uns la puissance des symboles équivalents, qui rappellent les uns la puissance des symboles équivalents, qui rappellent les uns la puissance de les resquess. D'ailleurs, cette absence de légendes mêmes sujets ne poursuivaient pas un suire but, quoique aucune inscription ne vienne le préciser, comme sur les dalles et les fresquess. D'ailleurs, cette absence de légendes sur les sarcophages, ainsi que leur rareté auprès des images murales, confirment indirectement l'interprétation que je propose : si es légendes qui nomment le sujet historique représenté ont été toujours jugées indispensables lorsqu'il s'agissait de figurer pour lui-même un épisode de l'écriture, elles pouvaient être omises dans les images de paradigmes interchangeables. Et cette attitude vis-à-vis des figurations expliquerait aussi la liberté avec laquelle les fresquistes, les graveurs et les sculpteurs choisissent les scènes bibliques ou graveurs et les sculpteurs choisissent les scènes bibliques ou graveurs et les sculpteurs choisissent les scènes bibliques ou graveurs et les sculpteurs choisissent les scènes de la graveurs et les sculpteurs choisissent les scènes de la graveurs et les sculpteurs choisissent les scènes de la graveurs et les sculpteurs choisissent

C'est ce qu'admettaient Le Biant et de nombreux archéologues qui l'ont suivi.

suivi.

2. Scènes de « saluis » parmi les fresques conservées de ce haptistée (début 1117): David et Goliath, Guérison du paralytique, le Christ et s. Pierre marchant sue les eaux, la Samaritaine au puits. Tous ces paradigmes de saints, dans le passé, annoncent le saint futur que représent le Bon Pasteur conduisant son troupeau. Comme de juste, cette dernière image occupe la conque de l'abside, tandis que les « saluis » historiques figurent sur les muri latéraux. Escandions at Dura Europos. Réport of the Fiffs Season. Yale Univ. Press, 193.; W. Saszon, L'égites et le Auplitaire de Doura-Europoe, dans Annaies de l'École des Houtes-Eluises de Gond, 1, 1937, p. 161 et suiv.; M. Rostovtzarer, Dura Europos and its Art. Oxford, 1938, p. 100 et suiv.

<sup>1.</sup> Exemples: DE ROSSI, Inser. Christ. Urbis Romae, Now. série, 1, p. 242, 263, etc.; Garrucc; Storia, p. 484; O. Manuccui, Epigr. crist. (1910). pl. III-V. Cf. K. M. KAUPMANN, Hdb. d. olfchr. Epigraphik (1917), pg. 47-56, 200.

2. J. WILDERS, Die Malerstein der Kaldshombe Roms, pl. 215.

3. Sur la fameuse coupe de Podgoritza (De Rossi, Bullitine, 1877, pl. 5. et. 6). 00, par exception, des légendes descriptives accompagent checune des images du cycle des saluts, leur liballé confirme l'interprétation que nous donnons de cette imagerie. P. ex., pour la sche avec Jonas : DINNON (C. JONAS). DE VENTRE QVETI. LIBERATYS. EST.; pour les Trois. Adolescents: TRIS PVERI DE EGNE CAMINI), (LIBERATY ST.) dolescents: TRIS PVERI DE EGNE CAMINI), (LIBERATY SEST.; pour la Résurrection de Lasare: DOMINUS LA(Z)ARVM (RESYREXIT?). Particulièrement suggestives unt les légendes ou, en omettant le LIBERATYS EST, on conserve la tournure: DE... Ce bout de phras pouvait soffre parce que le même verbe était applicable à toutes ces fágendes. Dans les deux cas qui, par exception, emploient une autre formule, les inscriptions affirment directement soit que le Christ a ressuciate Lasare, soit que Pierre a fait surgir l'eau du rocher. Heef, partout les légendes marquent ou bien le salut lui-même, ou bien l'acte dont il a été la conséquence.

évangéliques et les représentations symboliques qu'ils parois des hypogées, les dalles funéraires et les façades des empruntés à plusieurs sujets. À l'intérieur d'une même sé éléments ou à les répéter plusieurs fois, on ne tenant aucun compte la colombe avec son runneau d'olivier est représentée deux fois, symétriquement, des deux côtés d'Abraham, ou bien colombe avec son runneau d'olivier est représentée deux fois, symétriquement, des deux côtés d'Abraham, ou bien pouvaient avoir ici la même importance que dans un cycle saluts n'avaient nul besoin de se faire passer pour des auxquels ils se bornaient à faire allusion.

La psychologie de cet art qui, dans la plupart des cas, s'applique à faire revivre les manifestations de la puissance de Dieu, lui assura un succès dans l'imagerie apotropaïque. On retrouve, en effet, sur une série de médailles qui, après avoir été portées au cou, ont accompagné leur propriétaire dans leur tombeau, quelques-unes des méges typiques du répertoire sépulcral pelochrétien (Sacrifice d'Abraham, Adoration des Mages, Bon Pasteur, etc.) et, auprès de ces figurations, des légendes du type que nous y avons relevé tout à l'heur : Secundine vious Luis des les vous relevés tout à l'heur : Secundine vious Luis les confidences des vous relevés tout à l'heur : Secundine vious Luis les confidences des voquent, mais par le rappel de la force divine, la même partout, qu'elles contiennent invariablement (il s'agit d'amulettes).

L'Essemples : Baeriles d'Abraham, à Domitille (Wusser, Maissen de Lessen de la catégorie centrale des images paléochrétiennes pour expliquer l'apperition de l'Assen de l'amulettes).

des images des martyrs. Ces figurations sont voques se joindre aux paradigmes de saluts, dans chacum des trois séries principales des monuments que je viens de rappeler : les peintures untrales des hypogées, les reliefs des sarrophages, les raisons de cette incorporation de l'iconographie des martyrs dans les cycles plus anciens, si on ne sevoit pas que ceux-ei offraient essentiallement des images de saluts, de ceux-ei offraient essentiallement des images de saluts, de ceux-ei offraient essentiallement des images de saluts, de ceux-ei offraient essentiallement des images des saluts, de ceux-ei offraient essentiallement des images des martyrs et les accions appropries tirées de leur vie pouvaient. Fair estit est est usagu'à une époque evancée la série des monifestations de la prisance divine et des saluts qu'elle assurait ; et c'est le theme du triomphe mimediate de Dieu, qui établissait fe len entre l'imagerie des prolongues ent dans les temps et l'intervention immédiate de Dieu, qui établissait fe lien entre l'imagerie des prolongues antierieure et l'iconographie nouvelle qu'on y jourait. L'histoire de chaque marly offrait un exemple de salut de plus, qu'on s'empressa d'assimiler aux autres, en iconographie et dans les pricess', et, comme ces saluts, en iconographie et dans les pricess', et, comme ces saluts, en iconographie et dans les pricess', et, comme ces saluts en piomb romaines, parce qu'elles s'apparentent étroitement à d'autres médailles que je viens d'évoquer. Le passage des nois unes aux autres est assuré. Non seulement les objets sont du même type et leur technique est semblable, muis les légendes qu'on relève de part et d'autre ne se distinguent que par je nom du propriétaire. En effet, les moit Scandine vieux. Zosime cious des médailles avec acènes bibliques et évangétiques ont pour pendaut, sur celles qui figurent les martyrs ou le cutte rendu à leur tombeau. l'hacertites metalles que propriétaire les elles qui figurent les martyrs ou le cutte rendu à leur tombeau. L'hacertities metalles que les

<sup>1.</sup> Exemples: Racrifice d'Abraham, à Domitille (Wissens, Alderston d. Rafak., pl. 205); Trois adolessemts dans la fournaise, à Primitie (thid., pl. 78, 1). Voir nieri une gennme du Brit. Mus., où la colomba suce son remons d'abrier autroite de Jones étande à l'ordine de la catomite (European, Idd. d. christl. Archarlogie, fig. 157) et deux madaitles amnielles où cile accompagne l'Adorstine des Mages (De Boss), finition 1609, a° 3, fig. 3 at 10 de la pl.).

2 fix Rosse, finition, (205, a° 3 et 1, avec planches.
3. Aux's Weste, dans finince Jahrhünder, L'Al N. p. 52, pl. 6.

<sup>().</sup> Dans plusioner prières archadpase, les invensions aux martyrs sont venues prindre sux fonuséesthains des cardites hithippes étés comme antéodéside. Examples Mende de la possible del la possible de la possible del la possible de la possible de

mais le graveur s'appuya sur la tradition paléochrétienne que nous avons signalée, en la choisissant pour légende de scènes religieuses. Il n'innova qu'en représentant, d'un côté de la médaille, le supplice de saint Laurent étendu sur son tombeau. Sur la première de ces images minuscules, on voit l'âme du martyr s'élever au-dessus de son corps et, les bras étendus en orante, recevoir la couronne du triomphe qu'une main divine lui tend du ciel : on ne saurait imaginer une figuration plus parlante de salut, et l'inscription Successa ciosa qui l'accompagne se réfère sans nul doute à cet exemple éclatant : que Dieu, qui a assuré le salut de saint Laurent, donne une longue vie (ou : une vie éternelle) à Successa. Plus inattendue, mais aussi plus intréressante pour l'étude du culte des reliques, est la reproduction de la même légende au-dessus de l'image du revers. Ici, c'est le tombeau du saint, tel qu'on pouvait le vénèrer, à l'intérieur d'un édicule somptueux, qui offre un équivalent iconographique du salut du martyr, gage de celui de Successa. Nous nous trouvons devant une démonstration plastique rarissime du lombeau de martyr, gar de celui de Successa. Nous nous trouvons devant une démonstration plastique rarissime du lombeau de martyr-garant de vie pour le fidèle : le salut-antécédent est rattaché directement à la relique. Ce n'est plus seulement le culte des martyrs, mais celui de leurs reliques qui inspire cette iconographe. Nes auprès du tombeau de saint Laurent, elle n'a pu être créée qu'à Rome, à l'usage des pélerins du martyrium constantinien du Gampo Verano.

Tandis que la date de ces médailles est incertaine et que la substitution des images de martyrs aux sujets bibliques et évangéliques, sur ces objets, ne peut être fixée au rv siècle qu'approximativement, c'est avec certitude qu'on attribue à l'âge constantinen l'introduction des scènes avec saint Pierre dans le cycle des reliefs historiques des aerophages romains. Ces cycles, on s'en souvient, réunissent des épisodes des deux Testaments qui, tout co

Les deux images unit accompagnées respectivement des légendes : GAVDEN-TIANVS et VERICUS VEV(AS). L'édicule qui entoure le tombeau rappelle-celui du masociée de « Laurent, sur la première médaille (colonnes, torse, grille, guirlandes). Mais au-dessous de son enlablement, on sperçoit truis cierges

Actes n'exposse et images du manyteum 15 être mise en doute. Or, vers le début du 12ª siècle, on voit apparaître, sur quelques-uns des sarcophages, des scènes qui remplace le martyre proprement dit (pl. LXX. 2). Ici encore, par consequent, on reconnait dans des épisodes de l'histoire d'un martyr des exemples de saluts comparables aux saluts de l'Écriture et qui en prolongent la sèrie. Sur le sarcophage le plus ancien qui offre de ces scènes, le Latran 119º l'apôte martyr est représenté une première fois dans la scène du salut de Cornelius hapités pur saint Pierre et, une deuxième fois, dans l'Arrestation. Malgre les apparences, ce dernière les ides des la comparables aux sur de cornelius hapités par saint Pierre et, une deuxième fois, dans l'Arrestation. Malgre les apparences, ce dernière les ides des morts glorieuses des martyrs, c'est-à-dire en tant que exemple d'une victoire sur la mort. Sur d'autres sarcophages du commencement du 11º siècles, las scène qu'on appelle « Annonce du Reniement de saint Pierre » appartient également au cycle de l'apôtre-martyr et se rattache même au thème de sa passion, puisque dans les évangiles l'épisode se termine par les paroles de saint Pierre qui se édelare pêt à mourir pour le Christ. En figurant cette Annonce du Reniement, on citait donc encore le paradigme du saint de saint. Pierre martyr. A partir de 340 environ, la scène de l'Arrestation de l'apôtre à laquelle on joignit d'autres images où il joue un rôle de premier plan (la Marche au supplice avec saint Pierre portant la croix et le Lavement des piedo), furent réunies sur la façade de plusieures sarcophages du type nouveau, dit s'et la Passion s'. Le cycle de l'apôtre-martyr (comhiné quelquefois avec une scène du supplice de saint Paul : pl. LXIX. 1, 2) y fait pendant à deux scènes de la Passion du Christ, avec au centre une image symbolique de la Mort-Résurrection. En nous rèservant de reveirr à ce cycle de la Passion du Christ, avec au centre une image symbolique de la Mort-Résurrection. En nous rèservant de reveirr

Wil Pear, Surcefugi cristioni antiqui, pl. IX, 2.
 ## Fidel. Texte, vol. 1, p. 119 st autv. (remvels aux planches)
 Matthe, 20, 30, Me. 14, 31, Le. 22, 33, Qualque differente, la varsion lo. 13, 36 annonce ágalement le martyre de s. Pierre
 4. Wilsemy, L. 2., pl. XII, 4, 5, XIII, XVI, XXXIII, 3, CXXXXII, 1-3, CXXXXIV, 1-3, CXXXXIV, 1-3, CXXXIV, 1-3, CXXXIV, 1-3, CXXIV, 1-3,

dans les sarcophages plus anciens, où les scènes avec saint Pierre apparaissent tout d'abord. On entrevoit ainsi deux étapes successives : ces scènes ne sont au début que des exemples de plus ajoutés à la série des saluts du cycle sépui-cral; elles se détachent ensuite de ce cycle, pour en former un nouveau qui a pour thème général la passion parallèle du Christ d'une part, des apôtres-martyrs de l'autre, et pour figure axiale un signe de la croix. Le lieu d'origine de cet exemple d'une iconographie initiale des martyrs que nous fournissent les sarcophages ne saurait être mis en doute : comme pour l'image de saint Laurent sur la médaille, c'est Rôme et, à Rôme, les basiliques-martyria de saint Pierre et de saint Paul. La prédominance des sujets relatifs à saint Pierre et le fait qu'ils apparaissent sur les sarcophages, un peu avant l'image du martyre de saint Paul, feraient penser surtout à des ateliers rapprochés du sanctuaire du Vatican, et à l'époque oû, nous l'avons observé plus haut', les cultes des tombeaux des deux apôtres n'étaient pas encore symétriques, comme plus tard.

Les fresques des catacombes romaines ne manquent pas d'images appelées à la vie par le culte des martyrs et de leurs reliques, mais c'est en vain qu'on y chercherait des traces des figurations initiales créées auprès des corps saints et issues du cycle sépulcral, propre à ces hypogées. Tantôt es sont des portraits des martyrs rapprochés d'une croix triomphale, du Christ tou de la Vierge', tantôt des compositions plus importantes dans lesquelles on introduit également des figures de saints. Parmi ces dernières, citons l'exemple de la grande fresque d'un plafond du cimetire de Pierre et Marcellin, où, groupés symétriquement autour d'un Christ trônant, les princes des apôtres s'approchent du Seigneur et l'acclament en levant le bras droit. Au registre inférieur, le méme thème est développé, mais sous un aspect plus abstrait tandis que quatre martyrs ont pris la place des apôtres, un

MARTYRIUM

1. Voy. supra, le chapitre consacré aux fondations constantiniennes, t. 1, p. 204.

2. Voy. notre pl. Ll, l. et 3. Ces compositions seront étudiées au chap, suivant.
D'autres exceptes, du re' au vur s., dans Wilfern Melercien d. Ketak, pl. 120,
150, 170, 427, 202, 205, l. et 2, 206, l. et 2, 228, 202 L. et même, Die rémisebre
Mesuiten und Maiercien d. kirchi. Bauten (1916), pl. 130, 132, 136. A. Belland,
Assan Ris. arch. crist., 11, 1924, fig. 8, 9, 10; cf. fig. 6, 7 (cst. 8, Gaudies et 8. Euseshio, à Neples). La monographie d'Achelis sur les printures des catacombes de Naples m'ant reste innecessible. Par une notice dans lim, arch.
crist., 6, 1929, p. 368-370, je auis que oct auteur attribue au vr s. et suiv. les
images des saints qu'on y relève.

MAGES D'HYPOGÉE ET IMAGES DU MARTYRIUM 17
Agneau mystique dressé sur la colline paradisiaque aux quatre ruisseaux a été substitué au Christ trônant! Ailleurs, par exemple à la catacomhe Masaimo, une autre fresque, plus solennelle encore et plus tardive (vur s.) exprésente la martyre sainte Félicité entourée de ses fils, martyrs également. Le Christ du haut du ciel lui tend la couronne, et, plus haut cencore, une frise est consacrée à une image symbolique parallèle, avec une procession de hréhs (pl. XIX, 1).

La fresque de sainte Félicité, à laquelle nous reviendrons encore (aimsi qu'aux autres images des martyrs dans les catacombes), aurait pu faire croire à une iconographie originale créée sur place, puisqu'elle occupe une niche au-dessus du tombeau de la sainte, au fond de son martyrium souterrain. Mais, en realité, cette image et toutes les sutres que les fresques des catacombes consacrent aux martyrs ne sont que des imitations de types iconographiques créés dans et pour les martyria de surface, à partir du 1ve siècle. L'art des

les mariyria de surface, à partir du rve siècle\*. L'art des

1. Wilden, Massiken u. Malersien, pl. 252. La fresque date de 400 savirus.

2. Da Rossa, Buildine, 1554-1565, pl. XI-XII. Cette fresque du vur siècle décore la niche abidisis de 1 variatie-marigne de sainte-Peirett.

2. Da cite généralement, dans l'art des catacombes, deux representations qui à première vue semblent apporterun démant is actie affirmation. Je pense aux deux reliefs symétriques, sur les colonnes du ciboirs, a Santis-Pittenille, qui figurent la decolitation des martys. Neves et Achillée, et à la fresque dans un local vouterrain, sous l'église Saints-Jean-et-Paul, qui montre train martys anonymes subisant le même supplice (Buildine, 1872, p. 8-10, pl. 4; Pien. Quart. II, 145, pl. 6. Wilderen, Monolise u. Maleceim, pl. 1200. Mais en fait ces deux couves, si seceptionable qu'elles soient du point de vue incoupraphique (voy. 1470 l'étude des soêmes du supplice), rentrest parfaitement dans les catacombes d'autres représentations ées martyse. En surry, les diaux soêmes aives Nérée et Achillée et de marty et autre qu'elle amen dann les catacombes d'autres représentations ées martyse. En surry, les daux soêmes sives Nérée et Achillée d'autre la persentation se de martyse. En surry, les daux soêmes sives Nérée et Achillée d'autre le parallellame des passions du Christ et du marty et flat allesien su sacrifée escharristauraments d'une couranne, Pixée derrière le siste, cette cruix affirma le parallellame des passions du Christ et du marty et flat allesien su sacrifée escharristaurament et d'une de la passion (et du marty et flat allesien su sacrifée escharristaurament et de la passion et du marty et alta allesien su sacrifée escharristaurament et de la passion et de may et et se lonnes d'un Choir qui a d'es couranne un autel de la basilique couteraine des deux martys especieles de la ceix tromphalle que cette sonographie n'est pont intalis d'ann i'rat de outet des resiques. Elle a de Gire crès suprès des corpe saints lorque et sonomes d'un Choir q

catacombes ne fait que les accepter, à une époque plus ou moins avancée, et probablement pas avant la fin du rve siècle, c'ast-à-dire en même temps que les aménagementa architecturaux des cubicula souterrains attenant aux tombeaux de certains martyrs, qu'on transforms en martyris en imitant les dispositis des sanctuaires monumentaux. On se souvient de l'exemple de travaux de ce genre, analysés dans l'un des chapitres consacrés à l'architecture : il nous a été offert par la catacombe Saint-Alexandre sur la via Nomentana i. Tandis que de pareils sanctuaires souterrains s'inspiriaient des basiliques à corps saint, les fresques aux images des martyrs qu'on peignit à cette époque, soit dans ces martyria souterrains nouvellement aménagés (Sainte-Félicité), soit ailleurs dans les catacombes, prenaient pour modèle les mossiques de ces mêmes sanctuaires de surface. Parallèlement, les deux domaines de l'art témoignent ainsi du succès grandissant du culte des martyrs romains dans les catacombes : cette « architecture » comme cette i conographie, également nouvelles pour l'art des hypogées romains, y apparaissent à l'époque on l'on cherche à sinventer » et à honorer le plus grand nombre possible de martyrs romains ensatés ignorés jusqu'alors (on se souvient que le calendrier de 364 ne connaît que trente commémorations de martyrs

technique et aun style le rapprochent davantage des peintures des catacombes. Mais cette couvre du temps de Parimachina (1401) on du pape s. Léon (440-461) ne se trauces préciséement pas dans une cetecombe, ni suprès des tombeux des mariyrs qu'alle figure. De s'études récentes (Pirasarava, 1.4. c., p. 340. Virillano, f. c., p. 78, 79, 79, 79) ont bien prouvé que la tradition selon laquelle s. Jean st. paul surission souffert le martyr sur l'emphasement de leur basilique, a l'intérieur de l'Ures, set d'érigine posiérieur. La fresque apparient à 1 èpoque de cette figure de l'Ures, au d'érigine posiérieur. La fresque apparieur à 1 èpoque de cette figure sur les des la cours de l'ures, au d'érigine posiérieur. La fresque qu'is sont trois au lieu d'étre deux). Mais l'ides de figurer une soène de supplice de saints quels qu'ils coins, à l'époque de cette fresque, suppuse que le local servait déjà au colte des martyre. Il s dù âtre adapté à ce culte en même temps que bien d'autres sacchaires sousieresius remains, c'est-à drie sux enviences de 400. Ce nous savons que l'iconographic qu'un y déphys a impirait de l'imagerie monumentaire grande hastiques anedprie de surface. C'est un modèle du même gener qu'il aut supposes à l'origine de la fresque des trois supplicés : nous savons tout un maiss que, des la fin du vr siècle, les grands margirés daisent décords de sintates qu'es de la fin du vr siècle, les grands margirés daisent decords de sintates que comprensient des images des amplices et de la mort géreisue des sintats (1478, pointiures des morigines d'Asia Mineure). On axaminara plus loin, dag. 11), l'essemple couserve le plus anteim de fresque ecclésiatiques qu'internation de couse de sintates qu'es, point une de se gentre (Sainte-Marie-Antique).

auprès de leurs tombeaux, au cours du ve siècle, leur nombre a été augmenté cinq ou six fois). Or, à cette époque, les Laurent, de sainte Agnès, fionations de l'âge constantinien, étaient déjà des pélerinages célèbres de saint tinien, étaient déjà des pélerinages célèbres et offraient rien ne confirme mieux que l'iconographie romaine du tvé au vute siècle, les faits connus relatifs aux débuts du culte des martyrs, dans l'Urbs: a vant Constantin, pas de traces ailleurs ; elle apparaît au début du 1v4 siècle et se rattache d'une iconographie des martyrs ni dans les catacombes, ni aileurs ; elle apparaît au début du 1v4 siècle et se rattache au culte de saint Pierre, de saint Paul, de saint Laurent, qui ont pour centres respectifs les tombeaux de ces saints abrités dans des basiliques constantiniennes. Les exemples archaîques de l'iconographie de ces martyrs, sur les médailles et les sarcophages, nous la montrent se détachant progressivement de l'art sépulcral. Nous avons sinsi de bonnes raisons de la considérer comme initiale, c'est-à-dire créée auprès de ces martyria romains à l'époque constantiniene.

Pendant ce temps, les catacombes en restent toujours à leur programme iconographique ancien, dépouvu de tout reflet du culte des martyrs, et, lorsqu'une imagerie qui s'en inspire y apparaît (avant 400), son retard correspond à celui qu'on apporta à la commémoration des martyrs des catacombes, et il explique aussi le peu d'originalité de ces images : lorsqu'une imagerie qui s'en inspire y apparaît (avant 400), son retard correspond à celui qu'on apporta à la commémoration des martyrs des catacombes, et il explique aussi le peu d'originalité de ces images : lorsqu'on les traçait sur les murs des catacombes livrées au culte, les peintures monumentales des basiliques-marfgris avaient déjà créé des modèles qu'on se borna à reproduire!

Les fresques des catacombes romaines ne sont donc d'aucune utilité pour l'étude de la première apparition des images des martyrs et de leur rapport avec l'art sépulcral, Mais des peintur

attribuées au Ive siècle : le choix des sujets et l'iconographie ne permettent pas de les avancer au delà de cette époque. La fresque que nous analyserons la première est probablement antérieure à l'autre, quoique ses images rustiques restent en marge de l'évolution de la peinture tant soit peu savante. Cette première coupole est couverte de nombreuses scènes à petite échelle, qui se déploient au-dessous et au milieu des rameaux d'une grande vigne. Presque tous les sujets de ces images sont empruntés à l'Ancien Testament. Comme les scènes du cycle des catacombes et des sarcophages, elles figurent des paradigmes de saluts : histoire de Jonas, Daniel dans la fosse aux lions, Noé dans l'arche, etc. Mais, malgré la grande inexpérience du peintre, on entrevoit dans son œuvre le reflet d'une tradition distincte de celle de Rome et probablement locale, étroitement liée à des souvenirs palestiniens. Ainsi, le salut du Passage de la Mer Rouge qui, à Home, n'apparaît que sur les sarcophages du ivé siècle et manque dans les catacombes, se développe à Bagawat avec une ampleur qui rappelle la grande fresque du même sajet, dans la synagogue du me siècle à Doura<sup>2</sup>. Il s'agit peut-être d'une tradition juive, transmise aux chrétiens d'Égypte : l'importance que les Juifs attribuaient au salut sur la Mer Rouge justifierait la place qu'on continua à lui réserver à Bagawat. Autre souvenir palestinien probable : l'image d'un sanctuaire immense introduite dans le cycle mais placèe en dehors des scènes historiques (pl. XXXV, 1). A mon avis, cet édifice complexe, qui comprend un édicule à coupole au milieu d'un afrium à étage, figure le groupe des édifices constantiniens du Golgotha è Enfin, une autre image

1. W. viz Bocxs, Materiaus pour servir à l'archéologie de l'Egypte chrétienne,
Saint-Pétersbourg, 1901, p. 21-25, pl. VIII-XV.

2. Excavalions et Dura Europos. Report of the Sixth Season (1936), pl. LIILIII. A. Granan, dans rêce, Hist. Retig, CXXIII, 1941, p. 146-148.

3. De Bocx (L. e., p. 22) observe que cet édifice a l'aspect d'un pertique à
deux étages, (les colonnes de l'étage sont blanches, celles du res-de-chaussée,
de couleur sombre : cf. notre pl. XXXV, 2). C'est aussi mon impression. Le fait
que la deuxième rangée de colonnes ne monte pas plus haut que les frontons ne
duif pas nous la faire prendre pour une représentation maladroite du toit :
lerqu'il se proposait de figurer sui temple, le frequelte de cet hypogée n'en
figurait que la façada avec son escalier extérieur, et omettoit le mur latéral et
le full (cf. - Jérusalem - dans une scène avec Jérémie et le Temple vers loqual
a'scheminent les « vierges »). Or, cette duuble colonnade qui encadre un défice
â fronton semi-circulaire, sous lequel se dresse une croix ansée au-dessas d'une
grille, conviendant parfaitement à une représentation de l'étrium à étage qui
s'étendait autour du Saint-Sépulere. La même façon de figurer le murigétue

IMAGES D'HYPOGEE ET IMAGES DU MARTTAIUM encore reflète un culte de Palestine et nous met en même temps en présence d'une figuration de martyre : c'est une plus loin, deux petites images sont consacrées à deux épisodes de la légende de la grande de la legende de la grande de la Thècle (au-dessous du tertre), deux edicules semblables qui pourraient figurer les marlyris de ces saints personages, l'un en Palestine, l'autre à Séleucie d'Isaure. Gar les scenes avec sainte Thècle tout au moins doivent dre locaisses dans les environs de cette ville, à l'endroit on dès le rvé siècle se trouvait le principal sanctusire de la grande martyre :

conformément à sa légende<sup>1</sup>, c'est là que, poursuivie par les paiens, elle entra dans une grotte et disparut, engloutie par le rocher qui s'ouvrit devant elle. La fresque représente schématiquement cette fin singulière : tandis que le poursuivant reste arcêté devant la grotte qui s'est refermée derrière la sainte, celle-ci ève les bras vers Dieu du fond de sa cachette souterraine et semble rendre grâce pour son salut. Tandis qu'à côté la deuxième image montre la sainte miraculeusement ravie à la terre et s'élevant au ciel. Exceptionnel dans l'iconographie antique des saints, ce vol, qui rappelle l'Ascension du Christ ou l'apothéose des divi augusti, convenait mieux qu'à quiconque à la cèlèbre martyre de Séleucie : n'emprunfa-t-elle pas, à maintes reprises, la voie des airs pour se transporter de son sanctuaire principal dans un autre marlyrium qui lui était dédié à Dalisandos, pour y assister en personne à des fêtes célèbrées en son honneur<sup>12</sup>.

On reconnaît dans la fresque du lointain Bagawat le procèdé.

honneur\*?

On reconnaît dans la fresque du lointain Bagawat le procédé
observé sur les médailles et sur les sarcophages romains :
des images de martyrs et plus spécialement des représentations de leur fin glorieuse, gage de leur salut, se trouvent
incorporées dans le cycle sépulcral habituel des paradigmes
de saluts. L'histoire des martyrs en allonge la liste, et c'est
dans ce rôle qu'on surprend les plus anciens exemples de
l'iconographie de ces saints, dans l'imagerie chrétienne
d'Egypte.

l'iconographie de ces saints, dans l'indeguere d'Égypte.

Les fresques de la coupole d'un second mausolée, à Bagawat, sont consacrées à un thème semblable. Ici encore (pl. XXXIX, 2), c'est un rapprochement, mieux ordonné mais aussi arbitraire à première vue, de divers personnages et de plusieurs évènements de l'Écriture. A côté des sujets enregistrés sur la première coupole, comme Noé dans l'arche ou Daniel dans la fosse, on y trouve Adam et Éve, Abraham sacriflant, Isaac et Sarra, la Vierge Marie, etc. L'Ancien Testament.

1. Voir supra, t. I, p. 441. Cf. Basile de Séleucie, dans Migne, P. G., 85, 560.

2. Ibid., 85, 561: 562 mojóva dopara ópió roð ódpog þefatlandu er thy mapébou sai doparlardósav. Il est vrai que sur la freeque, le char de feu n'est point représenté. Thécle s'élève seule dans les airs. Aussi, vaudrait-il mieux y reconnaître une illustration de la phrase finale de la version die G des Actes de saint Paul et sainte Thècle: lorsqu'elle eut 90 ans, le Christ l'aurait reprise che lui. Éta de populadero avivy 6 xiguo; 3v Étuar éverjeovez: Tracmandosey, Acte apastolica apocrapha (1851), p. 63.

3. De Bock, I. e., p. 26-31, pl. XIII-XV.

prédomine toujours. Par contre, partant d'une autre tradition nages le long d'une frise unique qui occupe le bas de la calotte fresques de catacombes romaines où des fauves et des soètes apparaissent côte à côte sur des nones étroites, entre les de nombreux sarcophages du rev siècle (ex. pl. LXX, 2%, tradition hien établie de l'art funéraire chrètien. Mais aux images habituelles des saluts et des justes, leurs bénéficiaires, dans le passé lointain, le fresquiste du deuxième hypogés de Bagawat ajoute deux fligures supplémentaires. l'apôtre saint Paul et sainte Thècle, la même qui fut reressite un river les ace times en control de la cettre deux fligures supplémentaires. Papôtre saint Paul et sainte Thècle, la même qui fut représentée au premier hypogès mais, cette fois, en disciple de l'apôtre et, à ce titre, assise comme lui et en face de lui, prête à enregistre riresquiste pensait plus particulièrement aux sermons de saint Paul à lconium sur la résurrection qui lui attachèrent la future martyre, thème qui se laissait incorporer commodément dans le cycle des saluts et convenait à la décoration d'un hypogée.

Dans leur ensemble, les fresques du deuxième hypogèe nous offrent ainsi un nouvel exemple de pintures sépuirrales on l'histoire des saints et des martyre et venue enrichir le cycle traditionnel. On notera cependant une nuance qui parlerait en faveur d'une conception plus evoluée de cette imagerie ; les scènes dramatiques y cédent le pas aux images isolées des justes et des saints ; au lieu de figurer les saluts, on préfère en représenter les bénéficiaires. Cela ne change rien d'ailleurs au rapport entre personnages de l'Ecriture IMAGES D'HYPOGÉE ET IMAGES DU MARTYPIUM

<sup>1.</sup> Exemples: Wilferer, Molevier d. Kolah, pl. 62, 1, 147, 212, 210.

2. Il me semble superfu de citer des exemples de ce type de sarouphages, qui est l'un des plus répandus. Per contre, la parenté de l'endemanne des sièces de saluts, an zone circulaire autour d'un médallon sestral, sur le plat de Podgoritza (v. ci-dessus, p. 11, m. 3) mèrite une mention spéciale.

3. Elle litent des tablettes en forme de dipty que et le calme. L'inmagraphe a appliqué au groupe saint Paul-anint Thécha le type courant du maître engligant or extemnent et du disciple mettant par écrit ess paroles, insageappeide à certifier l'authenticité de la tradition écrit d'une doctres. L'un'tabetion l'étendit même aux représentations des prophétes-lémoins de visions divines. Cf. notre pl. XL (Zacharie 7, à Salonique).

4. Aéyoc dess supl éyapareles nel desarriceux: Tincannous, Acle apostolites apocraphe, p. 42-43.

et saints chrétiens : saint Paul et sainte Thècle viennent se joindre aux patriarches hibliques comme leurs égaux en dignité. Mais ces a portraits des héros de la foi alignés aur les murs annoncent les fresques de Baouit (v. infra)<sup>1</sup> et, par conséquent, nous fournissent un chaînon précieux qu'il convient de fixer entre les images sépulerales du type initial (celui des « saluts ») et les décorations des oratoires monastiques qui n'ont plus rien de funéraire.

En attendant cette évolution ultérieure, retenons que, pour les chrétiens de Bagawat comme pour ceux de Rome, l'histoire prodigieuse du « peuple de Dieu » s'était enrichie d'un chapitre nouveau, depuis qu'il y a eu les triomphes des martyrs sur la mort, et la liste des saluts prodigués aux élus de l'Écriture s'était allongée de faits nouveaux, aussi utiles à rappeler auprès d'un tombeau de fidèles que les saluts consignés dans les deux Testaments. Les exemples de reliefa et de peintures que nous avons analysés nous ont montré comment, en Occident et en Orient, une iconographie des martyrs avait fait son apparition dans le cadre des cycles sépulcraux et, partant de là, a commené son évolution particulière. particulière.

Depuis le 11\* siècle, les fresques des catacombes de Rome ont souvent figuré le défunt ou son âme dans l'attitude de la prière qui, avec des nuances possibles, est celle du juste au Paradis : placé devant Dieu, il s'unit à lui par l'acte de la prière et participe ainsi à la héatitude céleste. Ces images d'orantes, longtemps volontairement sommaires, sans âge, sans sexe, commencent à s'individualiser dans la deuxième

i. Autre trait que cette peinture de coupole a en commun avec les fresques postérisures de Baouti et de Saqqara : des personnifications d'idées abstraites (Prêter, Justice, Paxi) es joignent aux personnages historiques. Des exemples, a colie d'autres signales dans les cuvrages de Clédat et de Quibbell, consacrés à ces monactères, sur notre pl. I.VIII, 2 (série de têtes le long de l'archivoite). En évoluent, les prisess chrétiennes ajoutent eigenment aux énumérations de «saluts» hibbiques et évangétiques des invocations à certains martyre célénes. C. Micraux, i.e., p. 4, 5.

C. ces prêtes, qui sont attribuées a « Cyprien : assist nobis sicul apostolis en sincelle, Nicolain de modifie es en la consecution de modifie en sincelle, Nicolain de modifie es en la littérate de Indelieux..., ou blen : «Libera me de modie seculi hujus sint liberati Theclam de modifie emphilicative », A. Barx, filled sur les Acids Pauls et Theclae et la tégende de Thecla.
Paris, 1800, p. 20, n. 1. On observeux cependant que les épisodes de la Vita de saint. Thècle invoquée dans ces prières ne sont pas les mêmes que choisirent les décorateurs des hypogées de Bagawat. S. Toècle au milieu des bêtes de l'aréns a été figurée a library, p. ex. sur des ampoules. Voy notre pl. LXIII, 7.

moitié du 111° siècle, pour recevoir su siècle suivant la valeur de véritables portraita, Faut-il expliquer cette évolution par la précision plus grande apportée à la doctrine sur la résurrection dans le corps ? Je ne le crois pas, en penaent aux transformations parallèles que subissent d'autres images des catacombes pendant le même laps de temps, évoluent il s'agit d'un changement de goût qui n'est, certes, pas étranger à la vie religieuse, mais qui la concerne dans son ensemble, et nou pas spécialement la croyance en la résurrection dans le corps. Ce qui nous importe pour l'instant, c'est que le portrait funéraire chrétien, qui montre le détunt en orante, accuse un progrès croissant des traits individuels. Aussi, lorsque, entre la fin du rive et le vis siècle, on fixa, selon la mode du temps, les portraits des martyrs dans leurs tombeaux, on se conformers gelement aux habitudes courantes en représentant les saints dans l'attitude d'orantes et en donnant à leur visage des traits expressifs.

Les représentations de saint Démétrios sur les mossiques de son martyrium de Salonique (vs. et suiv.), nous apportent le témograge le plus ancien sur ces portraits de martyrs placés auprès de leurs tombeaux, qui adoptent une formule courante des portraits sepulerant de l'époque. L'égliss de Salonique en offrait d'ailleurs pluseurs reproductions qui, toutes, remontent à un même original. Cette peniture initiale, dont on n'a pas trouvé de traces, se trouvait soit dans l'abside, soit dans l'édicule funéraire hexagonal\* qui

1. Les planches de Welfent, Malereies d. Kulak., permettent de suivre cetta

1. Les planches de Witsens, Malereire d. Kalak, permettell de unvertente évolution.

2. Dans la plupart des cax, il ne s'agissait évidemment que de faux pertre ita, car entre le vu'el le vure, on ne pouvait se documenter— en supposant qu'un ait eu cette indention— sur l'aspect phugique des maritys de l'âge des perdeutions. Mais il nous importe de signaler la volonté de crèer des images d'alture portraitique, parre que cette tendance est conforme su gott de l'époque. Dans l'iconographie des saints, les portraits qui furent créées pondant este période editainent par leur individualité evidente. Jean Chrysosiume en offre l'exemple le plus saintaant. Maigre toutes les déformations par les conjuites et recopietes, les images groupues et alves de ce père de l'égièm, notes les reconstants, le configuration d'un portrait de recopietes, les images groupues et alves de ce peir de l'égièm, notes les plus tardives, garderont toujours des insons évidentes du chéf d'unevre dispare du ve siècle auquel elles remontant touies.

3. Dans le récit d'un miracle de saint Démétries, il est question d'un portrait du saint qui as truuvuit à cet endroit, it mainte despoisons et disparemes é, vi bes névélo, de fes et spadérious ét dipripes, bêts aut éverciments et Bennike, apponêmes voit où abres arceleurce définéqueux. Miracule a Demetrie ch. 23 ; Migne, P. G., 116, 1217.

s'élevait dans la nef de la basilique. Nous savons, d'ailleurs, qu'on tirait des copies de cette image initiale jusqu'en plein moyen âge, et un reliquaire du xii s'écle la reproduit encore dédélement. Le geste de l'orante en moins, une fresque du vii siècle à Sainte-Marie-Antique à Rome prouve que cette expansion des copies d'après les portraits des marigria avait commencé à la fin de l'antiquité. C'est ce que confirme, par exemple, une sèrie d'images de saint Serge, qui vont du vii au xii sècle ; une mossique à Saint-Démétrios de Salonique (pl. XXXI, 1), une fresque à Sainte-Marie Antique, une icone encaustique provenant du Mont-Sinai (pl. LX, 1), un relief sur un plat liturgique en argent provenant de Chypres, une mossique de Daphni enfin, reproduisent visiblement le même original (voir le collier en or ou en argent que le saint porte sur toutes ces images). Il est probable que celui-ci se trouvait dans le martgrium célèbre de Resafa-Sergiopolis, en Mésopotamie du Nord, où l'on conservait le corps du martyr saint Serge (Sargis). Pas très loin de là, l'iconographie qui s'était formée auprès des colonnes des deux Syméon Stylites leur a attribué assez souvent le geste de l'orante, mais interprété de manières différentes : tantôt le saint tient les deux mains levées devant la poitrine (pl. LXIII, 1), tantôt il déploie horizontalement les deux bras (fig. 139) ; tantôt, enfin, il les élargit en les pliant aux coudes, selon la formule habituelle de l'orante. L'iconographie du moyenage, à Byzance, a retenu cette dernière variante, la plus banale? Je citerai aussi le cas le plus célèbre sans doute d'une s'élevait dans la nef de la basilique1. Nous savons, d'ailleurs,

pl. 1, 1.

4. Wilfert, Mosaiker u. Malereien, pl. 144, 2.

5. W. DE Gefferesen, Sainte-Marie-Anlique, pl. LXXV.

6. O. M. Dalton, dans Archaeologia, LVII, 1, 1900, pl. XVI. Reproduction insuffisente dans Diehl, Manuel 1, 1, 1, 1, 1, 10.

7. J. Lassyn, dans Bulletin d'Etuies Orientaies de l'Inst. français de Damas, II, 1932, p. 68 et suiv. a réuni quelques images anciennes des stylites syrices. P. Pendustere, Le Calendrier parisien à la fin du moyen des Strasbourg, 1935, 183, 28 a publié se dessin que nous reproduisons fig. 139. Le Ménologe de Basile II a le Vaticane offre plusieurs exemples de stylites en orante.

iconographie particulièrement stable d'un grand martyr, à copie, d'un modèle initial illustre. Je pense aux sigurations de saint Ménas en orante, entre deux chameaux couchés à (Baout)<sup>1</sup>, des ampoules (pl. LXXII, 3) et LXVIII) des fresques innombrables reproduisent cette formule, et les fouilles sur legyptien, en amenant la découverte de certaines de ces répandit à travers le monde en partant de son principal sanctuaire. On a pu supposer avec vraisemblance que le martyrium du saint, and un autorité de la catacion de saint Ménas en control de la couverte de certaines de ces répandit à travers le monde en partant de son principal sanctuaire. On a pu supposer avec vraisemblance que le martyrium du saint, non loin de son tombeau. Une peinture absidiale me parait plus probable qu'une sculpture. Enfin, des reproductions industrielles d'un portrait-type du martyr ajoutent deux autres exemples d'images en orante qui s'inspiraient sibrement d'un portrait de martyrium.

Dans plusieurs autres cas, nous n'apprenons rien sur le rayonnement, dans le martyrium de ces saints, d'un portrait du martyr en orante, mais sa présence auprès du tombeau du saint confirme le caractère funéraire de ce type. A Rome, un relief, qu'on attribue au rve siècle, sert de devant d'autel dans l'église-martyrium de Sainte-Agnès et se trouve ainsi juste au-dessus du corps de la martyre ensevelle sous cet autel. Or, une gracieuse sainte Agnès, en orante, occupe le milieu de ce relief, qui fait penser à une façade de sarcophage ornée de l'image idéale de la défunte (pl. XXXII, 2). Ailleurs, des portraits du même type se dressent au milieu de l'abside. A Saint-Apollinaire-in-Classe (pl. XXXII, 2). Ailleurs, des portraits du même type se dressent au milieu de l'abside. A Saint-Apollinaire-in-Classe (pl. XXXII, 2). Ailleurs, des portraits du même type se dressent au milieu de l'abside. A Saint-Apollinaire-in-Classe (pl. XXXII, 2) et XII, 1) et dans la chapelle souterraine de Sainte-Felicité de la catacombe Massimo (pl. XIXI, 1), cette place est réservée

1. J. Marreno et M. l'abbé Drioton, dans Mémoires de l'Institut français d'arch. orientale au Caire, 1932, p. xit. Quatre chameaux, au lieu de deux, y encadrent le saint. Cassou, Did., s. v. Girgeb (fresque dans un marfigrium-crypte).

2. K. M. KAUJMANN, Die Menossiadt (1910), p. 118 et suiv., pl. 50 et suiv. Le schéma iconographique de ces images de s. Menos sat sensiblement le même toujours, mais les détails varient en permettant de distinguer plusieurs types parallèles qui, les uns ét les autres, remontent aux ateliers du monastère de la « Menasstadi ».

3. V. infra, p. 83, note 1.

Plan de cet édicule, Sorintou, dans 'Aρχ, 'Eργμ. pour 1929, fig. 41.
 Méyez, Συναξεριστές, ότο Δουσέκη, octobre, p. 444: transfert d'une icone de s. Démétrios à Constantinople, sous Manuel Comnène, en 1143. L'empereur fait exécuter une magnifique icone du martyr, en or et en argent, d'après une très ancienne image où il était figuré debout et les deux bras levés. Cité par Uspenskil, dans Irabstile de l'Inst. arch russe de Constantinople, XIV, p. 6.
 3. A. Χνναονουικο, dans 'Αρχπολογική 'Εφημερίς, 1936 (publ. 1937), et !

martyr et à la martyre du lieu, et il est probable qu'il en a été de même dans un martyrium des environs d'Alexandrie, à Abou-Girgeh (viº siècle?) où la fresque de l'abaide représente un saint anonyme dans la même attitude (pl. LX, 3)3. On constate ainsi que l'Orient et l'Occident étaient solidaires dans l'application de ce type iconographique à différents martyrs et même dans le choix de son emplacement. Sinon partout, du moins à Saint-Apollinaire et à Sainte-Félicité, nous avons la certitude que le tombeau du saint ainsi portratisé se trouvait immédiatement au-dessous de l'image, qui garda ainsi pendant longtemps son caractère Félicité, nous avons la certitude que le tombeau du saint ainsi portratisé se trouvait immédiatement au-dessous de l'image, qui garda ainsi pendant longtemps son caractère sépulcral. Lorsqu'elle occupe le fond de la niche absidiale, elle obéit peut-être à un usage qui a pu s'établir à l'époque oû certains mausolées consistaient en une abside isolée<sup>3</sup>. Mais il est évident, en tout cas, que tous les exemples de portraits cultuels des martyrs que nous avons pu citer et qui ont été créés entre le 1vº et le viº siècle reproduisent un type de portrait sépulcral chrétien, courant depuis le 1115. Le rapport qui existe entre ces portraits funéraires de simples fidéles et les images-icones des saints qui en dérivent se laisse d'ailleurs préciser un peu davantage. On constate ainsi que, la où commence la série des images cultuelles des saints créées auprès de leurs tombeaux, s'arrête la suite des portraits sépulcraux des simples mortels. Sans doute faut-il faire de sérieuses réserves sur la valeur de cette dernière observation qui est en partie négative : il a pu y avoir des portraits dunéraires du type ancien après le ve siècle, qui, détruits depuis, n'auraient jamais été mentionnés dans les textes. Mais il est permis de douter qu'ils aient pu être aussi nombreux qu'à l'époque des catacombes. D'autant plus que le portrait du défunt fixé auprès de son cadavre répondait à un usage antique paien que la mentalité chrétienne n'a point favorisé, notamment aux derniers siècles de l'antiquité, lorsqu'on admit que le passage de la mort à la vie paradisiaque ne se faisait pas immédiatement. En effet, comme le portrait sépulcral paieochrétien figurait le défunt sépulcral paient la vieu marche du service du musée du Caire, pour

i. Barccia, dans l'apport sur la marche du service du musée du Caire, pour 1912. P. Dotans, IXGYC, III, pl. NCIX. Cannot, Diet., s. v. Girych. On attribus la fraque au v\*-vr siècle.

2. Sur cos manuelles, voy, supra, i. 1, p. 98 et suiv. Nous examinerons, au shap. III, les images des absides, dans l'ordonnance des décorations des

la doctrine sur la récompense immédiate des justes. Le portrait funéraire, tel que l'avait conqu le premier art sépuiral chrétien, c'est-à-dire en orante, a dû tomber donc en désuêtude assez rapidement, et si au haut moyen-âge on voit réapparaître, dans certains cas isolés, le défunt en attitude de prière, ce n'est pas le trépassé jouissant de la héalitude éternelle qu'on y aperyoit, mais l'homme qui, devant le Christ ou la Vierge, attend que son sort final soit décidé!

Or, si la pensée chrétienne crut devoir défèrer jusqu'à la deuxième parousie l'entrée des justes su Paradis, elle n'hésita pas à accorder aux martyrs la récompense instantance de leur sacrifice on les imaginait donc indissolublement liés au Christ, au plus tard depuis le moment de leur passion et, par conséquent, jouissant depuis lors, de plein droit, de la héatitude paradissique. Sur ce point comme sur d'autres, les martyrs se trouvèrent seuls à détenir une prérogaire qui d'abord a été commune à tous les fidèles, et, reflétant ce processus d'elimination en faveur des saints, l'image qui, à l'origine, figurait le fidèle défunt au Paradis, ful réservee aux seuls martyrs. Vers le vis siècle, le portrait en orante n'était plus qu'une formule de l'iconographie des saints. Il se sépara alors facilement du tombeau auprès duquel à avait été créé, et quitta définitivement le domaine de l'art funéraire.

L'origine première d'un autre type de portrait que l'art chrétien appliqua également aux martyrs, et cela depuis le ve siècle au plus tard, reste plus incertaine. Je pense à ces images, fréquentes dans les catacomhes de Rome et de Naples, puis dans les mossiques, les fresques et sur des objets portaits divers, où les martyrs apparaissent, soit en pied, deboot et de face, soit coupés à la bauteur des épaules et enfermés dans un cadre rond ou rectangulaire (pl. XXXVI, 1; XLVIII; 2; XLVIII; XLVIII-IX; L, 1 et 2; LX, 1). Dans les deux variantes, au lieu d'esquisser le geste de la prière en levant les deux bras, les martyrs bénissent de la main droite et portent quelquefois dans l'autre un rouleau, un livre ou une croix<sup>3</sup>. Quelques-unes de ces représentations sont comprises

Le portrait funéraire de la pieuse Turiara, à Commodille (v.º a.), peut en offrie un exemple ; pl. XLVII, 2.
 A titre exceptionnel, le martyre. Victor (pl. XXXVI, 1) (institut lives et deux croix-monogrammes, Le livre ouvert a permis au mesible d'y inscire.

dans des compositions symboliques qui nous occuperont plus loin (cf. pl. LI, 2 et 3), mais, au sujet de ces images, nous avons pu observer déjà que, dans les catacombes où nous les surprenons, elles reflètent l'art des basiliques-marlyria et ne procèdent donc pas immédiatement de l'art sépulcral proprement dit. Il existe cependant des représentations de martyrs, conformes à ce type, mais indépendantes, au sujet desquelles la question d'une origine sépulcrale pourrait être posée plus facilement (exemples anciens : saints divers et, notamment, martyrs, en pied et dans des cadres ronds et rectangulaires, représentés sur les murs des chapelles de Baoult't (pl. L, 2, cf. LIX), de l'oratoire-martyrium de Saint-Venance au Latran (pl. XLIIII), de Sainte-Marie-Antique et dans d'innombrables églises du moyen-âge). L'emploi de ce type pour des portraits funéraires des martyrs serait d'autant plus plausible que, après les païens, les chrétiens en firent un usage certain : à côté de quelques exemples isolés dans les catacombes, on le voit appliqué aux images

le nom du saint, qui se laissait associer si bien aux symboles triomphaux qui entourent la nortrait

le nom du saint, qui se laissait associer si bien aux symboles triomphaux qui entourent le portrait.

1. Une fresque inédite de Baoutt (phot. Clédat à l'École des Hautes-Études) montre les bustes de deux saints anonymes réunis dans un même cadre rectangulaire plus large que long. Cette peinture murale copte reproduit un portrait double sur planche du type qui nous est connu par deux icones en encaustique du vi\* s. rapportées naguére du Sinsi et déposées à l'anc. Académie ecclés. de Kiev (pl. LX. )). Le portrait double enterné dans un médaillon, fréquent sur les sarcophages, est rarement appliqué à l'iconographie des saints. La verrerie paléochrétienne » à fond d'or » en offre cependant de nombreux exemples, mais d'un type qui ne sere pas retenu par la suite. Les miniatures du Paris, gr. 923 qui, su xx\* siècle, reproduisent des modèles antiques, comprennent plusieurs médaillons avec les bustes réunis de deux saints personnages.— De semblables portraits en buste, groupés dans un cadre rond ou rectangulaire, ont dé êtreféquents, à la fin de l'antiquité. L'art funéraire, lorsqu'ils en servait, y remissait les images des défunts déposés ensemble, p. ex. dans un loculiu commun (Palmyre, hypogée de 256 : Stravovouxe, l'orient doer lon, Frontispie) ou dans un sarcophage « biomos » (cf. le célèbre sarcophage » des deux frères « suriout coux de deux époux). Les portraits doubles des martyrs porroits doubles des martyrs propochés (comme, p. ex., dans les » biomos » de la Platonia auprès de Saint-Sebastien, sur la via Appis, ou dans ceiui du martyrium d'Antioche : notre pl. XXV, 3 ; a Korýkos, pl. XXVI, 2, a u lieu d'être réunis dans un même sarcophage, deux martyrs daient enseveils dans des corcueils juxtaposés à l'interieur du martyrium) et compleraient ainsi parmi les figurations les plus véridiques des martyrs. Sur complement diune parmi les figurations les plus véridiques des martyrs. Sur complement du les fours ment de le perse et de Pierre et Marcellin recons tuttes par Wistesser (Médicesien d. Keisk., pl. 415), par

des défunts, sur les mosaïques tombales d'Afrique du Nord et d'Espagne (portrait en pied, debout et de face) : ainsi dans des médaillons). Les quelques sarcophages (portraits des trépassés sur les sarcophages (portraits des évêques de Milan, dont saint Ambroise, qu'on trouve pourraient procéder assez directement de portraits sépulcraux de ces prélats. Du moins les traits nettement individuels de ces réplats. Du moins les traits nettement individuels de cernière hypothèse. Enfin, l'origine funéraire des portraits dequatre saints évêques locaux, dans la crypte de Saint-Germain à Auxerre (xx s.)<sup>2</sup>, est absolument certaine. D'une part, ces fresques sont fixées sur les murs d'un local qui servait de mausolée aux évêques auxerrois et, d'autre part, chacun des personnages portraitsé est figuré debout sur un socle peint, selon une formule iconographique qu'on trouve, identique, à Mérida (Espagne), appliquée à des portraits funéraires qui décorent les murs d'un tombeau de la hasse époque impérialet.

Le thème d'une série de martyrs, hommes et femmes, enfermés dans des médaillons et qui figurent des saints locaux pourrait être lui aussi d'origine funéraire. Le pense, par exemple, aux mosaïques de Saint-Démétrios à Salonique (pl. XLVIII, XLIX) et de Saint-Vital à Ravenne\*. Ajoutons que, dans les décorations byzantines du moyen-segue les médaillons alignés sur les murs ou sur les arcs sont presque les médaillons alignés sur les murs ou sur les arcs sont presque es médaillons alignés sur les murs ou sur les arcs sont presque des metallons alignés sur les murs ou sur les arcs sont presque des metallons alignés sur les murs ou sur les arcs sont presque des metallons alignés sur les murs ou sur les arcs sont presque des médaillons alignés sur les murs ou sur les arcs sont presque des médaillons alignés sur les murs ou sur les arcs sont presque des médaillons alignés sur les murs ou sur les arcs entre murs des des metallons au moutent des des médaillons alignés sur les murs des des des des metalles des des des des metalles des

que, dans les décorations byzantines du moyen-ege avancé, les médaillors alignés sur les murs ou sur les arcs sont presque toujours réservés à des martyrs, c'est-à-dire à ceux des saints pour lesquels il est permis de supposer un prototype dans l'art funéraire créé pour le martyrium\*.

La fresque daterait de la deuxième motité orte, c'est-à-dire de l'époque des sinventions : fréquentes de reliques, dans les cimetières de Reme.

1. R. DU GOUDRAY-LA BLANCRIKE. Tombe se messèque de Tababerre (Bibl. d'arch. africiaine, D.), 1897. Affenges d'Hat. d'Arch. (Rome). XIV., p. 298-3.

2. Willerny, Mesaites u. Malitrien, pl. 84-85.

3. King, dans The art Buildin, NJ., 1998, Bg. 7 et 8; J. Hubert, L'art portaman, pl. XXII, d.

4. José RANON, Mérida. Exmosciones de Mérida, dans : Junia Superior de Exronocciones y Antigaciones. Nadrid, 1817.

5. Portraits des martyrs milianais Gervais et Proisin: Van Bencimes et Civouro, Mosciques christienes, Bg. 194, p. 153. A partir da ve' s. an plus Lard ce genre de portraits est appliqué aux images de a l'imperie quel martyr. p. ex. sur les mosatques de la Chapelle archipiscoquie à Havyane (Més., Br. 130-132, 134).

6. Plus rarsment, ces séries de médaillons servent de cadres à des portesits de saints s'vêques (p. ex. dans les peintures méditivales, à Batchhavo en Terce (xin's.) et à Nagoritino, en Macédoine (xis's.). Mais ces galeries de privaires.

Toutefois, dans aucun de ces cas, ni nulle part ailleurs, on ne peut en avoir la certitude, car nous ne disposons d'aucun exemple authentique de portrait de ce genre qui figurerait un martyr et se trouverait auprès de son tombeau. J'évoquerais peut-être — mais sans insister, étant donne sa date et les restaurations qu'elle a subies depuis, — l'image de sainte Agnés (vir s.) dans l'abside de sa basilique romaines et, par conséquent, à quelques pas du saint corps d'Agnès. Cette image a pour nous cet intérêt de se trouver dans le martyrium de la sainte, et de se substituer — dans son abside — à la représentation normale de la martyre en orante. Qui sait, cependant, si, avant cette image en pied où l'on voit la sainte tenir dans ses deux mains un rouleau fermé, un portrait en orante n'occupait pas le même emplacement? L'orante du devant d'autel déjà mentionnée, qui est du ve siècle, aurait plus de chance de nous conserver l'iconographie du portrait funéraire authentique de la martyre. Et surtout les portraits funéraires de ce type donnent au personnage qu'ils figurent l'allure d'un homme vivant : rien ne les distingue par conséquent des portraits ordinaires en pied ou en buste, des hommes vivants. D'ailleurs, dans le cadre de l'art chrétien, ces mêmes formules ont été employées simultanément pour les martyrs où une influence des portraits funéraires reste toujours possible, et pour le Christ, les prophètes et le groupe des douze apôtres (en pied d'aucune façon être inspirées par des portraits sépulcraux. Tout compte fait, en présence d'une représentation de martyr

d'avâques sur clipei remontent à gaiement à des prototypes paléochrètiens (cf. les portraits des papes à Saint-Paul-hors-les-Murs, etc.), et les images, ici encore, pourraient s'inspirer de portraits funéraires. Il va de soi que cette observation ne relève qu'une tendance génàrale, qui souffre parfois des exceptions et qui surtout ne concerne que les médaillons représentés en séries. De tout temps, les artistes chritiens ont enfermé dans des cadres ronds des portraits isolés den'importe quel personnage : cf. p. ex. à Baouft, Abel et un roi-prophète; pl. LVIII, I], car, dès avant les débuts de l'art chrêtien, l'imago citpedia waut perds son caractère exclusivement funéraire (J. Bottes, Die Imago citpedia, dans Statien... Ficère, 21, 1937), et déjà on timitat dans les peintures murales painense des portraits de ce genre : cf. l'actuarius Héliodore, dans une maison de Dours : Rostrottzere, Dura und its Art, pl. XV, l. Le souvenir de la destination initiale [— funéraire] de l'imago citpedia se serait peut-être conservé le misux dans des images des médaillons en séries, parce qu'elles imitaient des galeries composées de portraits funéraires indépendants qu'on accrochait autrefois sous la corniche des murs.

1. Reproductions, p. ex. Dinni, Manuel<sup>1</sup>, I, fig. 170.

conforme au type iconographique qui nous occupe, on ne care dans il décider si, oui ou non, elle procède d'un prototype créé dans le cadre de l'art funéraire.

Ce n'est qu'en formulant une hypothèse que je crois pouvoir m'avancer su delà de cette conclusion. L'absence d'images anciennes de ce type auprès des tombeaux des martyrs et, d'autre part, l'analogie des représentations du l'art funéraire, me font croire que l'iconographic chrétienne adoptait surtout cette formule lorsque le beson de possèder le portrait d'un martyr ne sa faisait sentir que longtemps après sa mort. Cela devait se produire surtout à partir de 400 environ et au cours du vé siècle. On en composait un alors, en recourant à un genre d'image dont la banalité même augmentait la vraisemblance. A mon avis, l'incertitude des rapports de ces images avec l'art funéraire suffit à les exclure du nombre des créations de la phase initiale du culte des martyrs, pendant laquelle l'image du saint ne se distinguait pas du portrait funéraire normal de n'importe quel fidèle.

Les peintures des catacombes, en dehors des paradigmes de salut et des portraits, offrent une dernière catégorie d'images qui préparent l'art du culte des reliques. Dans le cycle sépulcral, ces images rentrent dans le groupe qui llustre le thème du séjour des défunts dans l'outre-tombe. Au 1vº siècle, où l'art entreprend de représenter avec plus de précision les premiers pas du juste dans sa carrière posthume, on y voit apparaître des scènes qui le ligurent au moment où il pénètre dans l'au-delà. Il se présente, en effet, devant le tribunal du Seigneur qu'entourent quelquefois des assistants mal définis, probablement des apôtres. Or, parfois, ce jugement préliminaire, imaginé d'après le modèle d'un tribunal romain, est complété par des personnages qui, placès auprès du nouveau venu, semblent intervenir en sa faveur. Ils remplissent le rôle d'advocati, et ce rôle appartient aux saints,

DANERIZTHMION KPHTHE

surtout aux martyrs, comme nous en instruisent les textes de l'époque'. Ces fresques offrent ainsi les plus anciens exemples d'une interprétation iconographique directe du thème de l'intercession des saints.

exemples d'une interprétation iconographique directe du thème de l'intercession des saints.

Leur intercession n'a ici qu'un seul objet, celui qui convient aux peintures sépulcrales : aider le fidéle à entrer au Paradis. Ce sont deux fresques d'un mausolée attribué au 1xº siècle (et qui me paraît légèrement postérieur) de la nécropole d'Antinoé\* qui offrent la meilleure illustration de cette idée. Le tombeau n'avait été décoré que de deux images : un Christ encadré de deux anges y trône sur le mur de fond de la pièce, tandis que la défunte, une fillette de quinze ans appelée Théodosis (épitaphe) vient se placer devant Dieu (sur l'une des parois latérales sous l'arcosole de sa tombe), entourée de la Vierge Marie et du martyr égyptien célèbre saint Cellythos : fig. 136). Théodosis est représentée de face et en orante, selon la formule consacrée des portraits funéraires les plus anciens. Mais contrairement aux représentations habituelles des catacombes, elle ne se présente pas seule devant le Seigneur, mais flanquée de deux puissants protecteurs. D'un côté, c'est Marie qui semble attester devant le Christ la foi fidéle de la défunte, en montrant un disque (?) sur lequel brille la croix ; de l'autre, le martyr pose la main sur l'épaule de Théodosis en la présentant au Seigneur. On reconnaît le signe de protection et de recommandation par lequel de saints personnages introduisent auprès du Roi céleste d'autres saints ou des donateurs, dans les compositions triomphales des églises antiques. Cette fresque précieuse nous fournit ainsi un chaînon qui nous manquait entre l'imagerie proprement sépulcrale et l'iconographie des basiliques romaines ou des chapelles postérieures des monastères égyptiens (v. infra). Mais retenons surtout pour l'instant

Imagerie proprement sepuicrale et l'iconographie des basifiques romaines ou des chapelles postérieures des monastères
égyptiens (v. infra). Mais retenons surtout pour l'instant
que la défunte pénètre au Paradis en protégée de la Vierge
et plus spécialement d'un martyr.
C'est aussi le sujet d'une fresque célèbre de Domitille
(pl. XXXIV, 1) qui le présente cependant d'une façon nouvelle. En effet, au lieu d'expliquer, comme les précèdentes,
que c'est par leurs prières que les martyrs aident les chré-

tiens à atteindre le royaume du Christ, elle exprime surtout vention, tout en faisant comprendre le condition à laquelle une certaine Veneranda, que la martyre et montre l'efficacité de son intercelle-ci a pu porter son fruit. On y voit, en effet, is défunte, fait entrer au Paradis en posant affectueusement sa main geste les livres de l'Écriture. C'est pour avoir saivi leur enseignement que la défunte a pu être secourne et accueille par sainte Pétronille. En outre, le geste de montrer ces livres, que fait la martyre, établit peut-être un certain lien entre les carrières religieuses des deux femmes : tandis que Veneranda a mérité du Christ parce qu'elle se laissa guider par ses évangiles, sainte Pétronille, en tant que smartyre a témoigné de la vérité de la doctrine du Christ, telle qu'elle est consignée dans les mêmes livres de l'Écriture.

Une autre image célèbre, la monalque avec saint Laurent, dans le mausolée de Galla Placidia (pl. XXXVII), exprime la même pensée d'une façon qui fait bien ressortir ce parallélisme. Le martyr y est représenté en marche vers la passion du Christ ; c'est ce que souligne la grande croix que le saint porte sur l'épaule en imitant le geste de Jésus sur le chemin du Calvaire<sup>1</sup>. L'instrument de sa propre passion,

De Rosar, Bulletino, 1904, p. 34. Voy. sussi Tourner dans Rev. Arch., 1878, 30. p. 153. S. Augustin, Sermo, 285. 6. Cf. covepapor: Jean Crists. Confee lurios (Migne, P. G., 56, 205); raposkayon: Grito. Nvss., In quadruginte nurf. (Migne P. G., 46, 78).
 Brewels, dans Æggplus, NVIII, 3-4, 1938, p. 293 et suiv.

<sup>1.</sup> Dans le cadre de l'art chrètien antique, le parallèlisme iconographique est compilei, car si la croix de s. Laurent, par ses dimensions, ni par sa forme, na cherche è figurer la croix réelle du Calvaire, c'est une croix musi shatraits et cautement, parelle que le Christ inciment porte sur plusieurs images du vel du vir a., notamment sur une autre mousique ravannate, dans le Chapeile et sur un stuce du baptistre des orthodous (France et Prayles, L'art byrantin, II, fig. 188-9. A. Gianan, Empereur, pl. XXVII, 3). Saint Plerre tient cette croix, sur plusieurs sarcophages dits de la Passien, et un l'autres qui fiqurent la s'Remine de la Loi, so bene assore sur la ministure célèbre de l'Ascension, dans l'Evangoliaire de l'abula, sur des cologies pressuant d'Aste Mineure et aux un broire du vre s., d'Appre (B. Casarwa, dans Fin Art Bulletin, 20, 1939, p. 266-279). Un martyr anonyme est chargé de la même croux un grauffe de la catacombe Saint-Aksandre, via Nomentana (Sin. crid., 15, 1938, p. 29-30, fig. 46). Partout la croix est poses sur l'épaule d'une façon identique, selon un type losnographique empreunts à l'art imparient d'ann façon identique, selon un type losnographique empreunts à l'art imparient (Gaanan, L. c., p. 238). It est important, pour l'explication de la mossique avec de l'apparent de la catacombe de l'anne qu'un empreur traispant qui est le même dans toutes ce images. De minim qu'un empreur traispant qui est le même dans toutes ce images. De minim qu'un empreur traispant qui est le même dans toutes ce images. De minim qu'un empreur traispant qui est le même dans toutes ce images. De minim qu'un empreur traispant qui est le même dans toutes ce images. De minim qu'un empreur traispant qu'un symbols, pur de la meme de l'autre qu'un symbols pour de l'artice de la catacombe de l'autre qu'un symbols qu'un charge de l'autre de la catacombe de l'autre de le catacombe de l'autre d'autre

un gril brûlant, corrobore cette interprétation, en faisant ressortir la valeur exclusivement symbolique de l'instrument de la passion de Jésus mis entre les mains du saint. Mais en outre, et c'est ce qui nous importe en cet endroit, devant l'image du supplice imminent, la mosaïque moutre une armoire ouverte, avec les livres des quatre évangiles posés sur les rayons. De même que la croix, ces livres ne prétendent évidemment pas se rapporter à l'événement historique du supplice de saint Laurent (comme le gril et le feu qui le chauffe) : comparable en ceci à beaucoup de compositions du 11º et du vé siècle (par exemple aux mosaïques absidiales des basiliques), cette mosaïque combine curieusement le réel et le symbolique, l'image et le commentaire ; et ce dernier y sert à expliquer la signification religieuse du supplice qui se orèpare : tandis que la croix portée par le saint doit rappeler la Passion du Christ — modèle commun des passions de tous les martyrs, — les livres des évangüles évoquent les textes de la doctrine sur la vérité de laquelle saint Laurent porta le «témoignage» qui les conduisit au supplice : ceangelium Christi unde martyres fiunt (s. Cyprien, Épitre 38, Hartel, S60-581). Dans son ensemble, cette image d'un saint qui souffrira la passion en imitant celle du Christ, et en présence des livres de ses évangiles, offre une espèce d'équivalent iconographique aux expressions « martyr» et « martyre» (dans les deux sens de saint ou sainte, et de supplice)<sup>2</sup>. La célèbre mosaïque de Ravenne n'était pas seule d'ailleurs

supplice)<sup>3</sup>. La célèbre mosaïque de Ravenne n'était pas seule d'ailleurs à recourir à ce thème iconographique. Détruite au xviii° siècle, une mosaïque paléochrétienne du marlyrium- de Saint-Priscus, à Capoue, en offrait un autre exemple, à en juger

la victoire chrétienne unique. Cf. E. Schaffen, Die Heiligen mil dem Kreuz in der allehr. Kunst, dans Röm. Quart., 44, 1936, p. 80-104, où l'on trouvers d'autres exemples iconographiques, parmi lesquels un s. Laurent portant la reviex et, au lieu du nimbe, un chrismon avec A et Ül (Gasaucci, t., e., pl. 189, 1). V. aussi, à Saint-Clément, l'inscription qui accompagne l'image de s. Laurent voisine de celle de s. Paul : DE CRUCE LAVRENT! PAVLO FAMULARE DOCENTI: « Laurent, seruiteur de la croix sur laquelle avait préché Paul :, Willemm, Rôm. Mos. und Molersien, 11, p. 9.52. Ince autre explication, très séduisante, de cette mossique (le retour du Christ pour le Jugement dernier): W. SESTON, dans Cahifers Archéologiques, 1, 1945, p. 37-59.

1. Autre interprétation de cette mossique, que je crois erronée: Filleri, dans Bullétion d'Arte, 1931, p. 367-375. Cf. un compte rendu critique dans Felix Rasenna, N. S., 2; 1931, p. 65-68. Un résumé des thèses en présence à cette date : J. Zeillen, dans CR Acad. Inscr., 1934, p. 43-53.

d'après deux gravures assez rudimentaires qui montrent 1 et 2). C'est là que, au-desais du groupe des martyrs locaux, dans lesquels on a reconni depuis longtemps une représentation des oblamino de quatre tivres de l'Ancien et de quatre ces livres du Nouveau Testament. Fixés auprès de la Main Drine, daquel les martyrs vénéres dans cel cratoire avaient témoire de volume de l'abelie de l'Ancien et de quatre ces livres complètent la représentation du Dieu en faveur devant le juge. La composition de la coupole qui s'évezat tation et c'après de la Main Drine, duquel les martyrs vénéres dans cel oratoire avaient témoigné au-devant de l'abside (pl. XLIV. 2) confirme cetts interprésérie de cadres rectangulaires, on aperçoit, accompagnés de les quatre évangélistes. Ils sont groupes deux par deux, de manière à faire ressortir l'unité de la doctrine des deux forme, la mosaique de la coupole place sous cette evocation de l'Écriture, dans d'autres cadres rectangulaires, les portraits de la Bible et de l'Évangile.

Nous sommes sins en mesure d'enregistrer un nouvel exemple de sujet iconographique qui, sous une forme initiale, avait fait partie du cycle d'images sépulcrales, pour passer ensuite, retouche, dans l'iconographie des marlyra. Pour cette démonstration, la fresque de la calacombe avec saint Collython sont doublement préciseuse. Car non seulement elles annoncent le motif du martyr rapproché du livre de l'Écriture que nous venous d'exemine, mais aussi l'image du martyr présentant à Dieu un fidèle. A Domittila et à Antinoé, comme il convient à des peintures sépulcrales, la protégée des saints est chaque fois une édunte. Par contre, dans l'iconographie des martyris, le dévot que le martyr conduit vers le Christ n'est plus nècessairement un trépassé. Mais c'est en cela seulement que la signification des fresques avec Veneranda et avec Théodosis se distingue des mosaïques des absides du vir siècle, par exemple à Parenzo des mosaïques des absides du vir siècle, par exemple à Parenzo IMAGES D'HYPOGÉE ET IMAGES DU MARTYRIUM

Les gravures que nous rep. aduisens avaient paru d'abord dans Michale MONACO, Sanctuarium Capuarum, Naples, 1030, p. 134; puis dans Gannoco, Storia dell'acte criatiana, pl. 234-255 et Da Rossa, Bulletina, 1883, pl. 17 et ill (leur description, 1864, 1884-85, p. 104-125).

ou aux Saints-Cosme-et-Damien de Rome (pl. XLII, 1)<sup>1</sup>. Le geste protecteur du martyr qui pose une main sur l'épaule du fidèle, le mouvement large et mesuré avec lequel, de son autre main, il lui montre le Souverain céleste, se reproduisent dans toutes ces images. Pratiquement, l'iconographie du groupe n'évolue pas. Mais en passant des hypogées aux martgria, on voit se déplacer l'accent : dans les peintures funéraires, il tombait sur le portrait du protégé; dans les images des martgria, il relèvera la figure du protecteur.

Malgré le caractère fragmentaire de nos sources d'information, les exemples analysés suffisent, je crois, pour rendre certaine la filiation : images sépulcrales — images des martgria. Inutile de dire, après ce qui a été signalé plus haut, que cela ne signifie point que tous les sujets du cycle sépulcral ait été transmis au cycle du culte des reliques. Nous avons pu constater seulement que plusieurs images typiques de ce dernier procédent directement d'images funéraires, qu'elles ne font qu'adapter à leurs besoins particuliers. Répétons que cette conclusion essentielle laisse entièrement de côté le témoignage de quelques peintures tardives des catacombes qui elles, sont au contraire des reflets de l'iconographie déjá formée des martgria; l'art des catacombes les vit apparattre lorsque le succès du culte des reliques a transformé en martgria certaines salles des cimetières souterrains.

A la lumière de ces premiers résultats de notre enquête, essavons d'élargri le champ de nos observations et voyons

certaines salles des cimetières souterrains.

A la lumière de ces premiers résultats de notre enquête, essayons d'élargir le champ de nos observations et voyons si les thèmes de l'imagerie des martyria, dans leur ensemble, ne sont pas les mêmes, dans les grandes lignes, que les thèmes de l'art înnéraire. Puisque, on vient de le voir, certaines images de l'une dérivent des types de l'autre, cette dépendance a pu être plus générale, et l'étude des thèmes nous permettra de la vérifier là où, faute de monuments, nous ne pouvons plus établir les filiations immédiates de peinture à peinture.

#### CHAPITRE II

#### LE MARTYR, THÈME ICONOGRAPHIQUE

Le cycle des martyria a pour image principale le portrait du martyr?. Il est possible que chronologiquement ce soit aussi son élément le plus ancien. C'est lui qui offre le pendant iconographique au corps saint, à la relique elle-même, le cadavre dans son tombeau n'ayant jamais fait le sujet d'une image chrètienne antique. Cette substitution est significative: puisque la dévotion à un tombeau de martyr aliait au martyr lui-même, l'image qui cherchait à fixer non point l'apparence des choses, mais leur signification profonde, ne figurait pas la dépouille matérielle du saint frappé de mort, mais ce saint lui-même, animé d'une vie intense. Et nen ne montre mieux à quel point se trompait Julien lorsqu'il réprochait aux chrétiens de se traîner auprès des tombeaux de morts le grand fait de ce culte des sépultures, paradoxal mais empreint d'une sombre grandeur, a été qu'aux yeux des chrétiens nulle part ailleurs n'eclatait mieux que devant ces morts la victoire assurée de la vie éternelle. L'imagene des reliques ne sera donc en aucun cas une imagerie de memento mort, mais s'efforcera par lous les moyens dont elle disposera de proclamer la suppression de la mort.

Et tout d'abord, ayant remplacé l'image de la relique par le portrait du saint correspondant, elle ne se bornera généralement pas à mettre sous les yeux du fidèle les traits d'un personnage simplement vivant. Elle voudra faire ressortir sa

A Saint-Vital de Ravenns (pl. NLH, 2), ce sont des anges qui remplacent les saints dans le rôle d'introducteurs.

sainteté. Cette tendance n'exclusit en principe aucune des formules du portrait que l'art antique employait couramment : il suffisait d'y poser l'accent à l'endroit voulu, pour couler dans des moules ordinaires des images remplies d'une valeur religieuse nouvelle. Ce procédé d'ailleurs n'était point particulier aux artistes chrêtiens, et mémes les moyens techniques qu'ils employaient, les effets qu'ils cherchaient pour exprimer la sainteté de leurs héros, sur leurs portraits, étaient les mêmes ou semblables à ceux que d'autres artistes appliquaient à certains portraits paiens de la même époque. Ainsi, pour faire comprendre que le personnage est un saint, un martyr, avant de recourir à d'autres moyens de traduire cette qualité, on lui faisait des yeux démesurément grands et fixant du regard le spectateur. L'effet immanquable de ce parti est d'évoquer une spiritualité supérieure, une « habitude des hautes pensées », caractéristiques qui convenaient fort bien aux martyrs chrêtiens. Mais d'autres que les chrêtiens avaient vu, et même avant eux, tout ce qu'on pouvait tirer de l'effet des yeux trop élargis regardant fixement le spectateur, mais cela pour faire croire aux facultés surhumaines d'un empereur, à la puissance intelligible d'une divinité, ou tout simplement pour représenter l'âme habitant le corps de n'importe quel mortel. Je compte m'arrêter davantage, dans une autre étude, sur les origines de la signification religieuse initiale de cette formule du portrait, qu'on voit apparaître d'abord en Syrie et appliquer couramment par les peintres hellénistiques de l'époque impériale, à Palmyre, à Doura, en Égypte, et notamment dans les images des dieux ou de leurs fidèles placés devant la divinité. Dans cette dernière catégorie entrent de nombreux portraits funéraires, car le défunt, par exemple dans la peinture sépulcrale égyptienne, regarde « les yeux dans les yeux osiris, roi du pays d'outre-tombe où il vient de pénêter : sur certaines peintures des enveloppes de momies, le trépassé, introduit par deux divinité l'imaginer à la place qu'occupe le spectateur de l'image<sup>1</sup>

celui-ci étant ainsi favorisé par la formule frontale qui nous personnage portraitise tel qu'il apparat au regard du dieu. Si, en revanche, il s'agit d'une divimié, d'un génie, d'un traits tels que le dévoit d'une divimié, d'un génie, d'un traits tels que le dévoit d'une un sujet de l'Auguste les je viens de le rappeler, les mêmes yeux élargis, su regard ordinaires qui ne sont pas des images funéraires, et tout fresque d'un simple actuarius trouvé récentent leurs aperçoit dans la salle de culte ou d'audience. Enfin, comme figé, sont appliqués, par extension, à des portraits d'hommes d'abord en Orient, comme par exemple sur le portrait en fresque d'un simple actuarius trouvée récentment à Doural. Cet exemple, qui atteste le succés de cette formule su en rien l'hypothèse d'une inspiration religieuse. Un portrait en l'hypothèse d'une inspiration religieuse. Un portrait qui met aussi brutalement l'accent sur l'effet des yeux suppose la double conviction que la physionomie voat surtout par l'expression de l'ame qu'elle reflète et que l'âme se reflète dans les yeux (or, c'est l'art aux vissées religieuses qui normalement capte le premier tout ce qui touche à la figuration de l'invisible et de l'impalisable, son domaine principal. Sans doute, le portrait grec depuis le uri et le 11 siecle avant notre ére a tenu déjà, et même en sculpture, à imiter l'expression des yeux et leur attribuait une importance considérable. Mais si remarquables qu'ils soient, dans un portrait de cette époque, les yeux n'y sont pas mieux observés que toutes les autres parties d'une physionomie, et c'est à peine si parfois ils y sont plus souitgnes. Tandis qu'au contraire les yeux trop grands des portraits de la basse antiquité, paiens et chrétiens, apparaissent généralement sur un visage peu fouillé et qui souvent n'offre aucun autre élément appréciable d'une caractéristique plus poussée du personnage. Pour avoir gardé ces yeux expressifs dans des images aussi dépouillées, il a faillu leur attribuer une fonction part, et leurs soûtées ou les s

part, et leurs fidèles ou les saints, de l'autre, sont représentes tous de face, c'est-à-dire tels qu'ils se présentent les uns aux autres. Exemples d'enveloppes de momies avec ces images : W. de GRUNEISEN, Caract. de l'art capte, pl. XIII-XV.

Rostonzeff, Dura-Barspor and its Art (1938), pl. XV, 1.
 S. Rodenwaldt, Grischische Perträts aus dem Aussung der Antike, Berlin,
 S. Rodenwaldt, Grischische Perträts aus dem Aussung der Antike, Berlin,
 1919, passim et surtout p. 29-30: les yeux expressifs des portraits comparés aux descriptions de deux philosophes méoplatoniciens du r\* a., par Zucara,
 Villes soph., p. 473 et 602: ... råg te foplat τῆς φυχής διαθέλου τὰ δρματα...
 καὶ τῶν δρθαλμῶν ἐρμηγέντων χορείουσαν ἐνδον τὴν ψοχήν...

i. Il s'agit d'une formule iconographique conventionnelle qu'on voit appa raftre au 1°° a. sur plusieurs reliefs du temple de Bel à Palmyre et qui ser-maintenue par l'art byzantin du moyen âge : les divinités ou le Christ, d'une

supérieure qu'ils recevaient effectivement du point de vue refigieux, comme moyen d'entrevoir l'âme de l'homme et, pour celui-ci, de communiquer avec la divinité. Il est significatif, sans doute, qu'en maintenant la formule des granda yeux expressifs, on la lia à la position frontale et au regard arrêté : c'est alors, en effet, c'est-à-dire par l'échange des regards entre le personnage figuré et la divinité, entre le même personnage et le spectateur, ou entre la divinité aur l'image et le spectateur, qu'en tirait profit des yeux, en tant que moyen de communion mystique ou de révélation de l'intelligible. Curieusement, et d'une manirer qui ne paraît paradoxale que de prime abord, c'est à l'époque qui recommanda de remplacer, dans des occasions toujours plus fréquentes. Les yeux physiques par des syeux de l'esprit « que les artistes, avec unanimité, firent des yeux des individus l'élèment essentiel du portrait. Le paradoxe n'est qu'apparent car, à observer ces yeux, leur valeur d'expression individuelle est minime sinon nulle, et c'est l'abstraction des yeux de l'esprit » qu'ils sont plus près d'évoquer que le regard précis de l'individu.

Si d'autres portraits de la basse antiquité représentent ainsi des hommes plongés dans la contemplation d'une vision mystique, le martyr est figuré en ἐπόπτης de Dieu. Déjà dans sa vie terrestre il a été favorisé par des théophanies, et en particulier au moment qui précèda sa mort violente, il a pu apercevoir Dieu; mais surtout depuis qu'il séjourne au Paradis, il jouit en permanence de la contemplation de Dieu. Or, nous le verrons, le martyr, dans ses images antiques et byzantines, doit être imagine en règle générale non pas à un moment quelconque de sa carrière terrester, mais dans son état de béatitude posthume, et cet état se traduit extérieurement par un changement dans l'expression du visage. D'après les Actes des Apôtres (6, 15), le protomantyr saint Étienne eut un «visage d'ange » au moment où il commença un discours inspiré. A plus forte raison, la grâce

Sur ces visions et les conditions dans lesquelles elles avaient lieu, voir

ingra.

2. L'une des premières mentions, chex Ptorre, Enn. 1, VI, 9; la heauté doit dete contemptée avec « l'ori intérieur » (§ folov Spáres).

3. L'auteur d'une fresque carolingienne, dans la crypte de Saint-Germain, a Austrer, se assayé, son sans succès, de traduire cette expression ineffable de saint Étienne au moment où l'regarde Diau : Boû despô rod; objavoic deproyphous sai rive uide sub despôreur de Bau : Boû despôreur to deoù (Act. 7, 56).

divine qui réside dans le martyr au Paradis devra se refister

divine qui réside dans le martyr au Paradis devra se refisier

La caractéristique de la sainteté, dans une image de
pieu, tandis que, dans l'attitude, le geste, rien ne la distingue
les images en mossique des saints Ambroise et Felix, à SaintVictor in ciel d'oro à Milan\*, ou celles, en fresque, des sants
de n'importe quel autre personne. Qu'on compars, à ce titre,
les images en mossique des saints Ambroise et Felix, à SaintMilex, Pymentus et Sossius (pl. 1.1, 2, 3), dans les catacombes
de Rome et de Napleis, sux portraites en mossique
costumes, les coiffures des martyrs sont ceux qu'ils pouvaient
porter de leur vivant. Dans leur allure, rien d'héroque,
aucun essai de les elever au-desaus de la masse des fidèles.
Et on pourrait en dire autant de la présentation du portrait
Geux que je viens de nommer sont figures en pued et debout
comme les défunts des mosaiques tombales d'Afrique et
d'Espagne, et c'est ce qu'on retrouve dans de nombreuses
peintures murales en Italie et en Égyple (pl. XI.III: 1, 2;
LIX, 1 et 2). Ailleurs, comme à Sainte-Marie-Anlaque, à
Saint-Vital, à la chapelle archiépucopale de Ravenne, à
Parenzo et sur maints petits objets, et notamment sur les
reliquaires\*, les images des martyrs, coupées à la hauteur
des épaules ou de la ceinture, sont enfermes dans des
médaillons, et cette formule aussi est banale pour l'époque ;
les portraits funéraires palens et chrétiens offrent des séries
impressionnantes d'exemples analogues, soit en bas-reide
sur les sarcophages, soit en fresque, par exemple, dans
ur les sarcophages, soit en fresque, par exemple, dans

un hypogée du me siècle à Palmyre!. Mais le portrait de l'actuarius de Doura, déjà mentionné, est conçu de la même façon, et, comme il n'est point sépulcral, on voit que le buste-portrait peint enfermé dans un cadre circulaire n'a pas été nécessairement funéraire des l'époque qui précèda les plus anciens portraits rhêtiens du même type. C'est de représentations de ce genre que dérivent les groupes de treize médaillons, assex fréquents dans l'art chrêtien du vir siècle, où l'on voit le Christ et ses douze disciples : Saint-Vital et la chapelle archiépiscopale à Ravenne, l'église du Sinai (pl. XLI, 2) et les ampoules de Terre Sainte (pl. LXII, 1) en offrent les exemples les plus célèbres. Dans beaucoup de cas, et surtout lorsqu'on les trouve reproduites sur les murs des églises, ces images reprennent simplement une formule commode du portrait courant.

Ce n'est qu'en présence de certains détails particuliers qu'il est permis de reconnaître, dans le portrait-médaillon, une signification plus précise et un désir de contribuer à la caractéristique religieuse du personnage portraitisé.

C'est par exemple le cas de la belle mosaïque de la chapelle Saint-Victor à Saint-Ambroise de Milan, qui figure saint Victor à mi-corps, au milieu d'une couronne de fleurs et de fruits (pl. XXXVI, 1). Les deux objets, dans ses mains, qui sont en même temps croix et monogramme (et qui portent les noms des compagnons de la passion de saint Victor), de même que son propre nom qui brille sur le livre que déploie le saint, et qui par lui-même signifie le triomphe, nous indiquent assez la tendance de l'artiste. Il a voulu que le portrait de saint Victor proclamât son triomphe par la croix, c'est-à-dire par la passion subie au nom du Christ et en répétition de sa passion : aussi, comme un souverain romain — il a son portrait enfermé dans une couronne de verdure. Cette image en médaillon est une image laurala triomphale, et à ce titre à raprecher non seulement des nombreuses effigies semblables des Augustes, mais aussi, et peut-être davantage

Stratforwans, Grient oder Rom, frontispice. Investia de l'Institut russe de Constantinopie, VIII, 1903.

qui affirmaient la vertu triomphale inhérente à la fonction qu'ils sont chargès lorsqu'ils vertu triomphale inhérente à la fonction qu'ils sont chargès lorsqu'ils vertue de parade et aur doit fixes sur les signification vétements de parade et aur doit fixes sur les répréseits du pouvoir impérial. A Palmyre, les portraits funéraires ne sont pas s'aurés «, mais portés par des Niké qui se tiennest images de triomphateurs. Le triomphe des personnages sont pas s'aurés «, mais portés par elles comme les figurés sur ces médallons a consisté, conformément aux crépas dans le royaume du soleil. C'est une victoire du même genre, une victoire sur la mort, qu'avait remportée saint pu être glorifiée au moyen de symboles empruntés au même répertoire de l'art de l'époque impérale, et notamment au moyen de symboles empruntés au même répertoire de l'art de l'époque impérale, et notamment au moyen de symboles empruntés au même répertoire de l'art de l'époque impérale, et notamment au moyen de symboles comprantés au même répertoire de l'art de l'époque impérale, et notamment au moyen de symboles comprantés au même répertoire de l'art de l'époque impérale, et notamment au moyen du médaillon-houclier avec couronne. En regardant de plus près, on découvre, en outre, que cette couronne réunit quatre selements différents qui correspondent aux quatre saisons : or, les quatre assions, rapprochées, sont l'image de la succession infinie des temps, c'est-d-dire de l'éternité. Le portrait-médaillon de saint victor à Miha représentes sa victoire sur la mort, et la vie éternelle qui en est le fruit.

Sans aller jusqu'à affirmer que tous les portraits-médaillons des martyrs les représentent en triomphateurs, relevons la présence, peut-être accidentelle, de ce thème important jusque dans les images du saint isolé.

Toujours dans cette série de représentations on le martyr est figuré en dehors de toute scéne dramatique, on trouve quelquefois son potrait seniente dans un cadre rectangulaire. Les images de ce genre n'avaient d'autres prétentions que

GUNGON, Éludes agrienaes (1917), 64-65, fig. 29. Ct. p. 54, fig. 26. Dennucco, Consultantigépoien, pl. 9-12, 29, 21, 25, 45.
 PEVINI, Matériet und Zeichnung des Griechen, II, p. 840. Gauvannes, Le portent, fig. 39, 39, 26 (s. Pompel).
 ROSTOVINIER, Additional solventionals fixopis na Jugé Ressi (1912), pl. NGII, 1 (arrouphage point).

antiquité (Par. gr. 923)¹ offrent des exemples de portraits de personnages laiques, figorés en buste dans un cadre rectangulaire. Depuis le vie siècle au plus tard les portraits des saints sur des planchettes de bois adoptent le même parti, en inaugurant le type normal de l'icone du moyen âge. Par le jeu du hasard, les deux exemples conservés les plus anciens en offrent une variante assez rare, mais qui a persisté à travers les siècles : deux saints figurés à mi-corps y sont enfermés dans un même cadre (pl. L.X. 1). Tandis que l'art antique paiten groupait ainsi les membres d'une même famille, deux époux ou deux frères, les peintres chrétiens réunirent de la même façon les saints Serge et Bacchus, frères par le martyre, que l'Église commémorait simultanément, ou d'autres saints que la mort pendant une même persécution ou le culte célèbre le même jour, avaient rapprochés d'une façon analogue. Une fresque un peu postérieure, à Baoutt, en Égypte, reproduit une autre icone sur bois où deux membres d'une autre « famille » semblable avaient été figurés d'une façon identique\*. Des portraits collectifs de ce genre, où les personnages étaient soit groupés deux par deux et même par trois dans un cadre rond, soit figurés debout côte à côte, ont dû être assez fréquents, à l'époque la plus ancienne. A preuve, des reproductions médiévales de ces portraits, d'après des originaux perdus de la basse antiquité\*. Tous ces types d'images de saints, isoles ou groupés en s'amilles s de compagnons de martyre, dérivent visiblement de formules courantes du portrait antique.

Après les portraits en pied et à mi-corps avec leurs variantes et toujours dans la série des images où le martyr apparait seul, en dehors de toute action dramatique, le voici encore — dans quelques représentations très rares — siègeant sur un banc ous sur un fauteuil, ou bien debout et en prière devant ce siège. Le saint ou le fidéle qui trône ainsi ou s'approche du siège est certainement imaginé séjournant au Paradis. Pour le faire mieux comprendre, on représente

Pour le faire mieux comprendre, on représente quelquefois,

entre deux fauteuils occupés par des bienheureux, un trussième (Mat., 19, 28; lo., 14, 2) de réserver des sièges, à côté du sien, à ses apotres et à tous ses fidèles ? Ailleurs, le trône pormis à ses apotres et à tous ses fidèles ? Ailleurs, le trône pormis de chourt, et cet emplacement transporte la soène entière siègeant solennellement sur un fauteuil n'exprime donc empereurs et sur les images du fidèle ou du seint point la puissance, comme dans les portraits officiels des aint Augustin (Sermon 213, 4)?, il faut voir daux cette iconographie une figuration du personnage uni habite le Paradis, devenu sa demeure : "Quid est ibi sede? ibi habitat sede l'antiquité, en dehors d'une description dans les Mirocula de l'antiquité, en dehors d'une description dans les Mirocula qui nous conservent des exemples de cette iconographie appliquée à des saints, et notamment à trois saints locaux, Apollo, Phih et Anoup qui, dans plusieurs chapelles, sont figures d'une l'açon identique, assis côte à côte sur le même banc (pl. LIX, 2). Un ou deux anges se tiennent derrière saint Apollo « ami des anges», tandis que d'autres personnages bienheureux, dont le nombre change de fresque à fresque, sont représentés debout et encadrent les trois saints principaux. C'est extérieurement une formule typique de 'art princier de la basse antiquité : au centre, le ou les souverains trônant ; des deux côtés du siège, groupes symétriques de personnages debout. Mais le siège proupes de sur le même de la seleccion de siège proupes symétriques de

Cette miniature, inédite, rappelle la peinture de Panticapée (voy. note récédente): un peintre y est représenté dans son atelier ; sur le mur est suspendu p per rivait dans un cadre rectangulaire.
 C. L'ies exemples cités p. 30, note l.
 Notes pl. 1, 2 donne un exemple de portraits en pied, avec deux personnages unis dans un même cadre (Cosme et Damien). Au moyen âge, Pierre et Paul, corges et Démetrios, les deux Thédore, Constantin et Hélène, etc., Torment uvent des groupes analogues d'un type constant.

Graffile célèbre, sur une dalle de marire trouvée dans une estacemble de Nome: Inser. Christ. Urbis Roma, N. S., 1, n° 1821, p° 230. Dernakement MANUCCIN, dans Rib. Arch. Crist., 6, 1929, p° 350 et univ., Ep. C. K.LAVER, Die Kalhedra im Tolenhuit der heidnischen u. christlichen Audlae, Munster-Westph., 1927.
 P. L., 38, 1062.
 Miraculu s. Demetrii, 84: Migne, P. G., 116, 1925, 1967: dans uns vision, le saint apparatt assis sur un trône, el le visionnaire sjoute: tet qu'en le figure le stones; d'autres exemples du martys trècuni, dans mon étude sur les reliquaire de Sainte-Poy-de-Conques (Calibre Archéel., III).
 Granas, E'empereur, pl. XXIX, 13.

égyptien l'exègèse établie d'après des monuments de Rome!
Nous avons vu plus haut que le portrait du martyr en orante était l'un des plus fréquents, à l'époque ancienne, et qu'il dérivait d'un type courant du portrait funéraire antique. Y aurait-il une raison d'ordre religieux qui aurait assuré à cette façon de figurer le martyr un succès aussi général et durable, ou bien le prestige des plus anciennes images, auprès des tombeaux des saints, a-t-il suffl pour en faire comme l'image par excellence du martyr?
On ne saurait répondre à cette question qu'à propos d'un certain nombre de représentations, où des indications supplémentaires permettent de préciser la signification religieuse des images, qui d'ailleurs, on le verra, ne semble pas avoir été partout la même. Ainsi, certaines représentations archaïques se tiennent très près des thèmes de l'iconographie est figurée en orante. On y voit en effet une figure aux bras levès représentée à mi-corps, qui semble sortir du corps du martyr étendu sur son gri et s'élever vers le ciel. Il s'agit bien de l'âme : un témoin du supplice des martyrs Valèrien et Tiburce vidit egrédienles animas eorum de corporibus, quasi virgines de Thalamos. Or, au-dessus de l'orante de la médaille, une main divine lui tend une couronne : il s'agit donc d'une représentation de la récompense posthume du martyr pour sa victoire. Un relief maladroit sur un seau à eau bénite du 1vs siècle, s'inspire de la même idée en figurant côte à côte une orante frontale et une Nikê qui lui tend la couronne. Mais c'est surtout dans la composition absidiale que le martyr-orante fait partie d'une image triomphale. Dans l'oratoire cimetérial de Sainte-Pélicité à Rome (pl. XIX, 1), où un Christ couronne la sainte, c'est la victoire de celle-ci qui est le thème principal de la composition. A Saint-Apolli-naire-in-Classe, le martyr-orante est surmonté du signe du triomphe du Christ (pl. XII, 1) : il se trouve ainsi associé à la victoire du Sauveur. Dans les deux cas, la prière du saint, à laquelle on fait allusion

et du couronnement, que les hagiographes font précéder celui qui précède ment d'une suprême prière du saint de la victoire effectivement d'une suprême prière du saint et le lui arrive cans se qualité de martyr, puisque c'est comment, importance exceptionnelle dans la carrière du saint et le lui arrive souvent d'avoir une vision de Dieu, d'enkendre sa voix, et de sentir la grâce divine descendre en lui, pour lui donner les forces de témoigner du Christ au milieu des les yeux grands ouverts sur l'au-delà et Dieu, et ceux qui le figurent avec le geste de l'orante couronné par Dieu pouvaient faire allusion au même moment sublime qui mystiquement caractérise le mieux la sainteté du martyr.

Les Acles d'un martyr persan du virs siècle, en décrivant les dernières moments d'un certain saint Georges 1+615i, signalent expressément ses bras levés vers le ciel au moment et prononne la Trisagion. Ainsi, sans perdre contact avec le thème de la mort du saint [puisque le triomphe du martyr se place au moment de son supplice), des images absidiales des martyrs-orantes a'en détachent cependant et cherchent à exprimer les caractéristiques propres du martyr.

On croit reconnaître une évolution semblable en observant d'abord, sur une dalle funéraire romane, une orante anonyme accompagnée des mots in pace, qui se tient devant un intérieur d'église; puis certaines peintures monumentales, à Salonique et à Baoutt, où des martyrs-orantes son représentés d'une façon analogue, mais en déhors de l'iconographie sepuicrale. L'orante de la dallet est imaginée au moment où elle pénitre dans la cité celeste, à laquelle on a donné l'aspect d'un intérieur de sanctuaire, avec ses cancels, les cierges allumés et, sur l'emplacement du chour, un siège vide qui attend le défunt. Or, l'architecture de cele composition rappelle de près celles qui s'élèvent derrière les orantes sur les mosaiques de la coupole de Saint-Georges à Salonique (pl. XXXIII). Lei encore, par conséquent, il s'agit d'une évocation idéale de la Jérusalem céleste. Mais les personage

<sup>1.</sup> Vision de s. Matthieu le Pauvre : W. Tria, Koplische Heiligen-und Mortgrer-legenden, H. Rome, 1936, p. 26-27.
2. De Bosss, Bulletins 1867, n° 6, p. 85.
3. Isid.
4. Ibid., p. 77 et suiv.

Bibl. d. Kirchenoffer, Bd. 22 : Akten persieher Marlyrer, Mar Givargh, 461-463, p. 367.
 Cr. p. 47.

connaissons les noms? Dans une chapelle de Baoutt (pl. LIII, I) une autre rangée de saints en orante fait semblablement le tour de l'édifice, au haut des murs, en se profilant aur un fond d'architectures. Et quoique ces dernières n'offrent plus les mêmes formes que sur la dalle et sur les mosaïques de Saint-Georges, les autres caractéristiques de cette composition de Baoutt nous autorisent à la comprendre dans le même groupe iconographique. La peinture copte représenterait la dernière phase de l'évolution d'un genre d'images de l'orante qui commence dans l'art funéraire, on il figure le défunt ou son âme dans l'au-delà. L'iconographie des martyrs puis des saints moines, s'en empare ensuite, lorsque, sans insister sur le thème de la victoire, elle se propose simplement de montrer ces saints personnages dans leur lieu de séjour posthume, la cité céleste. Mais, puisque la fonction d'intercesseur est celle que les fidèles retiennent surtout chez le martyr, ces images des saints en prière, dépourvus d'autres caractéristiques, mais imaginés dans la demeure divine, ont été interprétées comme des représentations de la prière des saints en faveur des hommes, et c'est dans ce rôle que les interprétes comme des représentations de la prière des saints en faveur des hommes, et c'est dans ce rôle que les images des martyrs-corantes ont connu le succès le plus durable. Cette interprétation du geste de l'orante, chez les martyrs, est certaine dans les images votives qui ont recours fréquemment à cette iconographie. Une fresque du Cimitero Maggiore (via Nomentana)³, plusieurs mosaïques de Saint-Démètrios à Salonique (pl. XXXI, 1; XLVIII, 1) et la pyxide de saint Ménas au British Museum (pl. LXVIII), en offrent de bons exemples, où les fidèles en prière se groupent autour du martyr-orante. Cette iconographie suppose évidemment que la prière du saint a pour objet de transmettre au Christ les implorations des hommes?

Déjà dans l'antiquité chrétienne on avait observé que les

1. Copies des inscriptions qui accompagnent ces images des martyrs : J. Kurtz, dans Alben, Milleil, 22, 1897, p. 470-472, pl. XVI.

2. Elle figure une orante (probablement la martyre Emerenziana dont la corps repossit dans cette catacombe, qui elle-même repoil l'adoration de deux personnages en proskynèse : Hie. Arch. Crid. 10., 1923, p. 7-16.

3. Lorsque, par extension, un usaint evèque, Pierre Chryogone, fut représente aziensis manibus, dans l'absids de Saint-Jean-l'Evangèliste, à Ravenne (Induition de Galla Placidia), un auteur postèrieur, Agnellus, a pu croire que ce geste représentait la prière sacrdotale (quasi missas canti), et que l'emplacement de l'image du saint évêque à expliquat par la proximité du trône épicopal (posi legum ponificies supra sedem ubi posities sedel): AGNELUS, Lib. Pontif. Beel. Hau. Migne, P. L., 106, 516.

bras du Christ sur la croix semblaient s'étendre au-dessus prière d'intercession pouvait ainsi s'assimiler à celui de la protection. On peut le reconautre, tout d'abord, chez le étant omise, on le voit dehout et d'ace, les deux bras étendus sur les ampoules palestinennes, assimouett est virtuellement et de la protection. On peut le reconautre, tout d'abord, chez le étant omise, on le voit dehout et de face, les deux bras étendus sur les ampoules palestinennes, as silhouette est virtuellement geste de la prière des martyrs, qui, par leur mort violente, celle d'un orante. Or, s'il en était ainsi, pour le Christ, le comme une évocation du crucifisment. Cette intention est évoidente sur les représentations ou les bras étendus du saint sont peu pliés aux coudes et forment une ligne qui s'approche de l'horizontale : une petite séle syrienne au Louvre qui figure saint Syméon Stytie offre le meilleur exemple antique de cette variante (fig. 139)<sup>3</sup>. Le saint y paratt comme attaché à une croix invisible, de tout point semblable au Christ dans son long colobium, tel qu'on le trouve dans les crucifiements et notamment sur certaines crox orientales. Mais l'assimilation du saint-orante avec le crucifiés e laisse le mieux démontrer par des images de saints qui, précisément, ornent ces croix d'origine orientale [encolpie ou croix pectorales, croix d'encensoirs, etc., <sup>5</sup>; on y voi aouvent la

pectorales, croix d'encensoirs, etc., 2° on y voit souvent is

1. S. Hispotyne (de Apoesi, 5) commonlant Apoc. 12, 14 (see deux alles du grand aigle). Touriers viy etc. Nepro's Teprior interv, ét besties, rès dryac yzipoc, fmi vi ¿ Dapé finhaes ble reinprec. "sponthéques, misrat misc etc avive moratiouvers, val ouarit, as ét épre, escende). Acustus, Nispolpius, 1, 2, p. 42.

2. P. Perdonarer, Le calendrier parisien à la fin du mogre det Paris, 1903, 287-9, ffg. 38.

3. Ce type de croix, avec les figurations qui la destroit, a sté aréé en Orient, presque estrement en Palestine. Mais de la les pleties en dat répande timage dans tous les pays chrétiens. Il foit imité dans les libérais et un lunge de Nostanou, Notacou, Notacou

Vierge ou un martyr occuper le revers, tandis que symétriquement le Christ y est représenté sur le côté principal. Or, tous ces personnages, Christ, Vierge, saints, font tous le même mouvement des bras symétriquement levés et écartés, geste qui est à la fois celui de l'orante et du crucifié (pl. LXII, 8); les martyrs par leur passion s'associent directement à la passion du Christ, tandis que la Vierge qui leur est jointe, rappelle le début de l'Incarnation qui conduira au crucifiement; aussi l'enfant qu'elle tient devant elle esquisse déjà le même mouvement des bras déployès et annonce ainsi sa mort salutaire. L'étroite liaison idéologique qui s'étabbit entre toutes ces représentations et la croix sur laquelle elles sont réunies devait paraître si évidente que, dans certains cas, on se dispensa de reproduire le geste des bras déployés (pl. LXII, 6). Mais, là où on le maintient, chez les martyrs, d'affirme le parallélisme de leur propre sacrifice et de celui du Christ et ces images de saints en orante servent alors à exprimer une pensée que, parallèlement, se chargeront de représenter des compositions iconographiques plus complexes

représenter des compositions iconographiques plus complexes etc., il apperaisent que sur un petit nombre de ces croix, la Virey orante, con un sens onfant, en occupa asser réquièrement le revers. Les premiers note de la caladation évongélique, nor de l'Annonciation, qu'on it au desse de l'une de con image (Museu de Sofia, Mistory, é. e., fig. 67 et p. 82) expliquent leufes ces figurations mariologiques sur les cruix. La Vierge (et les saints) y fant pendrat al l'image de crecide, parce que « les beigneurs est avec « la Vierge (et les saints) de comparte de l'annonciation al ty ofter explice, parce que « les beigneurs est avec » la Vierge (et les saints) de l'Annonciation al ty ofter explice augné, el de Bienneur est avec les caracte de l'Annonciation al ty ofter explice augné, d'une image ou la Vierge caracte est accompagnée de l'Enfant : « dessis traduit précisément cette présence de l'Annonciation al ty ofter par une serve des images de les provinces de l'enfant l'es dessis traduit précisément cett présence du sissement rappendere de la financia representation de la Catacombie de l'enfant l'es dessis traduit précisément de le présence du l'enfant l'est dessis traduit précisément de l'enfant de l'enfant l'est de la catacombie de Compagnet de l'enfant l'est des catacombies de l'enfant l'est d'enfant l'est de l'enfant l'est de l'enfant l'est d'enfant l'est d'enfant l'est d'enfant l'est d'enfant l'est d'enfant l'

(v. ci-dessus l'image particulière de la mossique de Saint-qui réunit martyre et croxes.

Parmi les images que nous avons analysées plusieurs appartiennent à la catégorie plus générale des representations qui cherchent à défiuir le caractère des representations et Dieu et à préciser ainsi l'origine divine de la pussance intelligible, propre au saint. De pareit bièmes ne se laissent pas interpréter autrement qu'au moyen de formules conventies de la pussance interpréter autrement qu'au moyen de formules conventies de la pussance par autrement qu'au moyen de formules conventies et les caractères de la conventie de la pussance particle de la conventie de la conventie de la caractère de la conventie de la conventie de la caractère de la caractère de la conventie de la caractère de la caractè

tonnelles.

Les artistes chrêtiens eurent vite fait de les trouver en suivant l'exemple des écrivains ecclèsiastiques qui, en parlant de Dieu, du Christ, des saints, de l'enuvre du Salut et de la vie chrêtienne, employaient constamment et depuis les temps évangéliques, des expressions et des images empranties au langage de la cour impériale, de l'armée, de la palestre et du cirque. Deux idées générales surtout, d'alleurs étroitement liées, étaient formulées de cette façon : celles de la puissance et du triomphe, applicables soit à Dieu et à ses saints, soit à tous les fiétles, à l'Église dans sa totalité et au sort de l'individu.

Dieu est comparé à un monarque suprême, sa demeure,

sort de l'individu.

Dieu est comparé à un monarque suprême, sa demeure, au palais, et les saints et les anges aux dignitaires de la maison princière. La puissance de Dieu a pour point de comparaison le pouvoir le plus grand qu'on consainse cur terre, et elle se manifeste de façon analogue, par des vertoures et par d'autres tromphes remportés soit par le Souverain suprême en personne, soit par ses amis et aujets, à qui il

<sup>1.</sup> Supria, p. 46.

2. Infra, p. 66 el.s. st.p.). Li, 7 et 3. Autre manifes de napproches le morter.

2. Infra, p. 66 el.s. st.p.). Li, 7 et 3. Autre manifes de napproches le morter.

In cruix - comme le tionales cans siète d'accomples sur des plaques de manifeste de la comme del la comme de la comme del la comme de l

délègue une partie de son pouvoir. Chacun de ces proches, c'est-à-dire chaque fidèle, et à plus forte raison chaque lieutenant de Dieu, chaque saint, est avant tout porteur de cette parcelle, plus ou moins importante, de la force divine et, dans certaines conditions, il peut à son tour en transporter une partie sur des tiers. Les avantages qu'il tire de la grâce souveraine lui imposent une ligne de conduite et des devoirs qui rappellent ceux d'un soldat combattant; ses efforts sur le plan moral ou physique sont des luttes contre un ennemi redoutable; ses succès quels qu'ils soient, les miracles qu'il opère ou les progrès dans le perfectionnement religieux sont des victoires remportées au nom et par la vertu triomphale du Seigneur sur son adversaire, maté mais toujours agissant. Satan. Lorsqu'il s'agit de martyrs, de saints, le chapitre de leurs triomphes, ainsi que celui de leur puissance par délègation, devient particulièrement important. C'est l'à-dessus que les lettres chrétiennes et l'imagerie s'exercent surtout, lorsqu'ils se proposent de préciser par la parole ou le dessin ce qu'est un saint devant Dieu<sup>3</sup>.

Pour les iconographes, la voie qu'ils avaient à choisir n'était pas seulement indiquée par ces habitudes de langage qui fixèrent si bien certains rapprochements entre Dieu et le monarque, entre l'au-delà et un royaume, que, aujourd'hui encore, un chrétien ne saurait les éliminer entièrement. L'artiste chrétien avait aussi sous ses yeux tout un répertoire d'images moitié historiques, moitié symboliques que l'art officiel des cours monarchiques avait élaborées peu à peu et que l'art palatin de l'Empire romain avait porté à sa plus grande floraison, à l'époque même où les martyrs firent leur apparition dans l'imagerie chrétienne<sup>2</sup>. Docilement, les

1. Chrètiens: Lucius, Les origines du cuité des saints, p. 61 et saiv. 120 et saiv., 170. Delenave, Les saints militaires, passim. Hansack, Millia Christi (1905), p. 32, 36, 41, 76-77. Ct. s. Augustis, Le Cité de Dieu, VIII, 27. Voir H. Baynes, Eusélius and the che Empire (Annaire de Urinst. de philat. et d'hist orient.), II, 1934, p. 13-18. Gage, La victure impériale dans l'Empire chefique, Millia Christi, 1934, p. 13-18. Gage, La victure impériale dans l'Empire chefique (les miracles et les sifie des saints [p. ex. dans les Mirorais de les Demortios) et les passages sugrestifs, très nombreux, disséminés dans les recueils des miracles et les sifie des saints [p. ex. dans les Mirorais de les Démortios) et les passages sugrestifs, très nombreux, disséminés dans les recueils des miracles et les sifie des saints [p. ex. dans les Mirorais de les Démortios) et les passages sugressifs, p. ex. de suiv. 19 au. 19 de les passages de les sifies de saints [p. ex. dans les Mirorais de les Démortios et les sifies de les sifies de les sifies de les sifies de la les des les des les des les des les sifies de la les des les de les des les de

praticiens chrétiens suivirent cette tradition iconographique, entre le 1v° et le vue siècle ; tout autant, d'ailleurs, que les firent des emprunts parallèles en créant des images de la qu'elles assuraient à leurs serviteurs fidèles, victorieur ex qui peus ance et des triomphes de ces divintés ou du saint aussi par la grâce de leurs dieux respectifs. Le communanté des modèles et le parallèlisme de l'evoluties de ces arts tattoins essentielles des recherches de ces temps derniers, à première vue, de certaines images confectionnées pour des religions différentes. Il suffit de nommer, pour nous en tenir aux thèmes de la souverainnée des mperures romains, de Bacchus, de Mithra, du Christ.

Lorsque le culte des martyrs et de leurs reliques invita les chrétiens à introduire les saints dans des compositions de cegnre, c'est-à-dire vers la fin du re\* siècle, ile les frest entrer simultanément dans plusieurs types d'images de Dieu, souverain céleste.

entrer simultament una pusieurs types d'images de Dieu, souverain céleste. Le sujet du Couronnement offre plusieurs variantes. Parfeis, c'est le Christ offrant la couronne au martyr, comme dans la mosaïque de saint Victor à Milan (pl. XXXVI, 1) ou sur la fresque du martyrium souterrain de sainte Félicité (pl. XIX,

1). Mais ailleurs, comme dans la mosaïque grandiose de Saint-Apolinaire-le-Nouveau, à Ravenne (pl. XI.VI), ce sont des théories de saints et de saintes qui présentent leur couronne au Souverain céleste. Enfin, le martyr peut être figuré, la couronne en main ou posée devant lui, sans qu'en puisse dire avec certitude si elle lui avait été décernée par le Christ, ou si elle devait servir comme offrande du martyr luimême à son Dieu. C'est le cas, par exemple, des images de plusieurs martyrs anonymes, du baptistère de Naples (v° s. : pl. L.I., 1).

plusieurs martyrs anouymes, du baptistère de Naples (ve s. ; pl. Ll. 1).

Toutes les figurations de ce genre appartiennent, directement ou non, au vaste groupe de compositions triomphales, et l'art monarchique romain en particulier connaît aussi bien le motif de la couronne qu'une main divine descend du ciel sur la tête du triomphaleur, que la formule de la procession de personnages qui apportent au souverain victorieux des couronnes, en signe de leur soumission à son pouvoir suprême! Quant au type d'image que reproduisent les mosaïques du baptistère de Naples, il se rattache de toute façon à l'iconographie des vainqueurs (vainqueurs aux concours, ou au cirque, plutôt qu'en combat), sans que la qualité de ceiui a qui ils doivent leur couronne soit nettement indiquée sur l'image même. C'est pourquoi à Naples, tout au moins, tous les martyrs avec couronne représentés sur le pourtour de la coupole encadrent un médaillon central, où brille un symbole du Christ. Le Souverain ne manque donc pas à cette figuration symbolique du couronnement, mais on n'en retrouve l'image qu'en considérant la mosaïque entière de la coupole comme une composition unique.

qu'en considérant la mosaïque entière de la coupole comme une composition unique.

Sur le couvercle d'un reliquaire d'argent du ve siècle provenant d'Afrique et conservé au Museo Sacro du Vatican (pl. LXVI, 2) on retrouve un personnage juvénile la couronne à la main. Il s'apparente aux martyrs de la mosaïque de Naples, mais cette fois c'est le Christ lui-même, car il pose les pieds sur le tertre paradisiaque, aux quatre sources traditionnelles, et deux cierges allumés encadrent le Souverain céleste, comme sur terre ils entourent le monarque ou son image sacrée. Or, non seulement ce Christ tient dans ses mains une couronne, sans qu'on sache s'il vient de la recevoir ou s'il se propose de la remettre à un martyr, mais on voit en outre, au-dessus de sa tête, une Main Divine lui tendre une

autre couronne. On ne saurait imaginer une assimilation plus un reliquaire, c'est au fond, aupret et du martyr. Fixée sur membra Christi, l'image du Christ et du martyr. Fixée sur membra Christi, l'image du Christ et du martyr. Fixée sur membra Christi, l'image du Christ martyr. Quant à l'incerti martyr et des martyrs de la mosaïque de Naples, sans qu' on profonde. Comme le dit saint Cyptien (Epist., 10, 4). Dominus c'est plus vrai que jamais pour les martyrs qui, d'une façon et leur victoire, la mort et la résurrection tromphale du apportent au Seigneur leurs couronnes comme sulant de qui, selon la doctrine du monarque tromphateur' vaine dans ou par ses serviteurs. Les martyrs, en apportant des couronnes ou par ses serviteurs. Les martyrs, en apportant des couronnes au Christ, font comme les anges qui, sur certaines peintures rendent le même hommage au souverain suprême, à qui au bout du compte remonte toute victoire. Manifert à celui porture Christi Iriumphos, merce Christi Iriumphos autrement dit, les martyrs portent les trophées du christ et de ses poésies dédiées aux martyrs le pape Damase déclare qu'in porture Christi Iriumphos, merce Christi Iriumphos autrement dit, les martyrs portent les trophées du christ et autrement dit, les martyrs portent les trophées du christ et autrement dit, les martyrs portent les trophées du christ et ne sont que des comiles crueix invicide, tandis que c'est le Christ, c'élèrent le triomphe à la suite des victoires des martyrs. Seulement, cette idee n'en exclut point une autre, qui à nos yeux aurait pu parattre incompatible avec la première le même pape Damase, dans une autre pièce de ses invocations rimées aux martyrs (n' 49), les appelle eux-mêmes victore et affirme qu'ils ont bien gagné la couronne ou la palmé. Bref, si les images du couronnement permettent parfois deux interprétations distinctes, la doctrine contemporaine les connaît l'une et l'autre et justifie même l'équiv oque de cette iconographique. Il est, d'autant plus inféressant d'observer que, contrairement aux

<sup>1.</sup> Gaos, dans Rev. Hist., 171, 1933, p. 19. 2. lies, Dumusi epigrammufa, Leipzig, 1885, nºs 8, 23 ; 91, 47-49 ; 23. Cf

bidd., n=49. Je choisis et texte parmi beaucoup d'autres, analogues, pero que, sorti de la plume du même auteur, il fait mieux apparatre le paralisiume effectif des deux idées qui semblaraient incompatibles.

parfaitement clair. Il figure le gladiateur brandissant dans sa droite levée, en signe de victoire, la couronne qui la consacrait. Adoptée par les chrétiens, à la faveur des comparaisons fréquentes, depuis saint Paul, du chrétien parfait au vainqueur de l'arène, cette image fut d'abord reprise sans modification notable, comme le prouve un modeste relief qui décore, à côtés d'autres, un gobelet du 1ve siècle pour eau bénite, provenant de Gyrénaïque. Dans une scène de triomphe mystique, le personnage chrétien y porte encore le costume de gladiateur, et son geste a toute la franchise du mouvement traditionnel du triomphateur<sup>1</sup>. Or, l'image de la mosaique de Naples (pl. Ll, I), reproduit trait pour trait ce type iconographique, y compris le cippe qui se dresse à côté de lui, sauf que le vêtement idéal du martyr ou du chrétien parfait est venu remplacer le costume du gladiateur, et que son geste, devenu moins brutal, ne se laisse plus interpréter avec certitude.

geste, deveau moins beter, se certitude.

En résumé, c'est au Christ, d'une part, que remonte toute victoire des martyrs; mais, d'autre part, c'est de lui seulement qu'elle peut aussi descendre sur ses serviteurs fidèles. Les couronnes que reçoit le Christ proclament le triomphe du Souverain par les martyrs; celles qu'il distribue figurent les récompenses du même souverain à ceux qui ont triomphé en son nom. Le mouvement peut donc être ascendant et descendant?; mais partout, dans ces images, la couronne est un thème calque sur des types de l'iconographie triomphale. Ce premier thème issu de l'imagerie monarchique est plus fréquent en Occident qu'en Orient, à la juger d'après les monuments que je connais. Mais l'art oriental ne l'ignore point. Il suffira que je mentionne une fresque de Baoult (pl. L., 2)\*, étroitement apparentée à la mosaïque célèbre de

I. Dr. Rosa, Bullelino, 1867, nº 6, planche et étude du thème iconographique du gladiateur victorieux. Un type voisin (gladiateur debout et de face tenant une paime, à côté d'un bouclier poté à terre): L. Romarr, Lo Gladiateur dans l'Orien gree (1960), p. 47 et suiv., p. 1. XIX et suiv. Pour les images des martyrs dans les hapitaires: CVERLE DE JERUSALEM, 3, 10 et 13, 21, qui conspare le témologique des nécephytes (symbole de la foi, seclamation du Christ) à celui da martyr su moment de son exécution.

2. C'est pour l'avoir ignoré que M. Borella s pu nier, contre toute évidence, que le portrait de saint Victor, dans la coupole de son sanctuaire de Milan (pl. XXXVI, 1), représentàt effectivement ce martyr (cf. notre p. 44) et qu'il y recomasisseit une image du Christ (Arbertonia 15, 1939, p. 140-155, d'après une notice dans Hie, sech. Crist., 15, 1938, p. 384).

3. Autre exemple du même geste, dans l'iconographie chrétienne d'Orient : une martyre, sainte Justine, est représentée exactement comme sur les peintures

Poratoire Saint-Venance au Latran (pl. XLIII). Sur la martyrs alignés de part et d'autre d'une composition absidiale martyrs alignés de part et d'autre d'une composition absidiale martyrs portent des vétements de parade, amples et riches, vétements de parade, amples et riches, vétements de dignitaires de la cour impériale de l'époque, analogues. Dans les deux images les artyrs portent, posées sur un pan de ces manteaux de parade, des courades souries de pierres précieuses qu'ils sont censés présenter au deux peintures, mais surtout celle du Latran, soit pour de contraint de la cour impériale de l'époque, analogues. Dans les deux images les artyrs portent, posées ornées de pierres précieuses qu'ils sont censés présenter au deux peintures, mais surtout celle du Latran parade d'or souverain céleste figuré dans le fond de l'abside volvine. Les majesté des attitudes et des gestes, par la coupe et la richesse du Palais Sacré. Et on comprend des lors pourquoi l'exemple romain est plus parfait en ce sean et pourquoi d'an l'art du couronnement : à Rome, à Ravene, en Italie (et aussi à Constantinople, mais les monuments de ce gene ont tous disparu dans la capitale hyzantine). Part impérial était beaucoup plus connu et plus familier aux artistes que dans les lointaines provinces d'Asie et d'Égypte!

Il paraft assez normal, dans ces conditions, que les quelques exemples d'un autre thème d'inspiration analogue scient tous enregistrés en Italie. Il ne s'agit que d'une variante du thème précédent, mais qui plastiquement se s'épare nettement des autres. Je pense à la procession solennelle des martyrs et martyres qui s'avancent d'un pas lent et étudé, comme dans une réception à la domus sacra des Augustes, vers le trône du Souverain céleste. La mosaïque de Saint-Apollimaire-le-Neul à Ravenne (pl. XLVI, I et 2) offre un développement exceptionnel de ce thème, qui doit peut-être l'ampleur de sa composition à la nécessité où se sont trouvés les Ravennales de maoutres de la cutte de la latran (cestume de Cour, courons en afférers s

de Baoutt et du Latran (costume de Cour, couronne su arièvers sur le leus recouvert d'un pan du manteau), sur une ministaire grecque du 12° a, de s'ijé oriental (prov. probablement de Syrie-Pistestine). A Gasas, Les aministaire du Grégoire de Naziarze de l'Ambresiense (Ambr. 49-50), l'ara, 1921, pl. XXVII, 2.

1. N'empéche que le provincialisme même de l'art, dans ce règions étaignées des appliaires, et ou les images officielles de empereurs resplaquismi normalisme de monarque en presonne, a pu contrômer à minitenir des types inspets par le monarque en presonne, a pu contrômer à minitenir des types inspets par l'imagerie impériale, plus longtemps que dans les grands centres. Voir ages

de remplacer par des images orthodoxes, dans une décoration terminée, des scènes de la vie palatine sous le prince arien Théodorie, après que la reconquête justinienne eut « libéré » Havenne. Plus tard, à Sainte-Proxede de Rome et — dans une composition plus modeste — au martyrium minuscule de Saint-Zeono qui y est joint, on reproduisit le même thème, que les fresquistes de l'Italie n'abandonneront pas de sitôt? L'inscription dédicatoire de Xystus (432-440), sur la façade de Saint-E-denne Majeure à Rome, prouve que le thème de la procession des martyres pouvait être interprété de plusieurs façons différentes.

Cette mosaïque de façade avait ceci d'original que les martyres qui portaient à la Vierge et à son Enfant des praemia, probablement des couronnes, leur rappelaient aussi leurs souffrances : à leurs pieds on voyait les instruments de leurs supplices respectifs? La belle mosaïque, postérieure dé deux siècles, qui, dans l'abside de Sainte-Agnès, figure cette sainte, une couronne sur la tête et les flammes du bûcher de son supplice à ses pueds?, pourrait nous donner une idée de ces peintures disparues du ve siècle, d'autant plus que la mosaïque actuelle de Sainte-Agnès reproduit probablement une image plus ancienne, qui occupait l'abside primitive de la même basilique. Mais le motif de la procession y manque, tandis que l'écho d'une composition de ce genre nous parvient de Gaule, aux premières années du vie siècle. Nous lisons en effet dans l'épitaphe d'un certain Pantagatus († probablement en 515) qui s'était fait enterrer à Vaison, dans une église de Saint-Vincent qu'il avait fondée :

Si magna palronis Martyribus quaerenda quies, sanctissimus ecce Cum sociis paribusque sais Vincentius ambit Hos aditos, servalque domum dominumque tuctur A tenebris, tumen praebens de tumine vero\*.

I. Van Berchen et Chovsor, Mos. chrit., fig. 195-8, 302, 304. — Les fresques du faut mayen-alge, en Italie centrale, continuent encore à représenter ces processions de saints. Ext. : Saint-Laurent de Voltures, Saint-Elle de Wepl, etc. HERTEAUX, Ford dans I Fillais méridionait (1904), fig. 20, 77, 119.

2. E. Duent, J. L. C. F., 976. — Unerription a été reproduite récemment dans R. Villaisan, Richertes sur les origines de la Bone chetinene, p. 90.

3. Van Biscarens et Gouvor, Mos. chrét, p. 195. Les instruments de la passion de . Aquès représentés sur la mosaigne, plaire et Garmes, apparaissent a paine sur les fig. 247, 248 de cet ouvrage.

4. C. J. L., XII, 1499, ainsi que Dellaraye, Origines du culte des martgre, p. 397.

Qu'il y ait eu ou non, dans la basilique de Vaison, un image de saint. Vincent et d'autres martyrs s'avançant vers la signification religieuse des processions des saints, dans le viennent prendre possession de l'édifie et plus aprendrement cadre des églises antiques où on les figurait : tous ces martyrs de l'autel où sont déposées leurs reliques ; les spécialement maison de Dieu, y contempleront Dieu, tout en apportant dans l'église un reflet de la vraie lumière qui est celle du à cet endroit, les panegyriques enthousiastes de saint Vistrice. Christ et de son royaume céleste. On devrant rappeler aussi, évêque de Rouen, dans lesquels, à la fin du ret siede, il acclama l'entrée solennelle des martyrs dans sa basilique, au moment où il y faisant déposer leurs reliques. Dia l'époque mérovingienne, d'ailleurs, l'office de la dédicace d'une église assimile la déposition des reliques dans le acuvel sutel à l'installation des martyrs curs memers. Saint Victrice compare bien cette entrée à la pompe d'un callus imperial et on ne saurait frouver de pendant iconographique plus parfoit à cette image littéraire que la mossaque de Saint-Apollinaire-le-Nouveau. Une fois encore, comme pour le thème du couronnement, on constate l'escendant exercé par les cérémonies du palais impérial, et peut-être par son art, sur l'iconographie des martyrs, notamment dans les pays d'Occident.

d'Occident.
Même influence et même aire d'expansion en ce qui touche
un troisième type iconographique : au moment eû le martyr
approche enfin du trône de Dieu, il est arrêté par des saints
d'un grade supérieur, qui se tiennent à ses shorde immédiats.

1. De limide sanctarum, ch. 12. Mignel, P. L., 20, 404-400 et ch. 0, col. 448 ; od adrenlum restrue majestaliz... vestrurum gloria potestalum.

2. Ducumanu, Originas du culte rivilias (1889), p. 209 ; on Urumporte les reliques dans l'églies en chantant des lymans de triemphe : Aschalatis semit Dei, Ingredimini in entitulem, etc.

3. Voy. In sermon citté ci-desuus, un les reliques sunt confondure avec les martyrs eux-mêmes, acciamées comme des emajestas et teur déposition comparée à une entrée triemphale de princes victoreus (es sermonnaire panegyriate parle de leurs victoires, diadèmes, mantesux de poupre, et présente les céliques au sa ouailles comme on présenteris des digutaires en un personners au merronneg les céliques de leurs victoires, diadèmes, mantesux de poupre, et présente les city de ce texte nons danne preshablement les mis de l'énigme de l'appellation de Majostés « donnée en France depuis in basí meyes & es un pius tardé de tion des Majostés « donnée en France depuis in basí meyes de su plus tardé de ton des Majostés « donnée en France depuis in la triple de l'entenues ». Fey du treor reliquaires en forem de status tertonant, du type de le fameuse ». Fey du treor reliquaires en forem de status tertonant, du type de le fameuse ». Fey du treor reliquaires en forem de status tertonant, du type de le fameuse ». Fey du treor deliques une forem des francepositions temographiques les « requise de chacun des marryrs que leur attribuait le language des panegyrates. Ja consacre ailleurs une note plus détailée à ce petit problème.

Ces saints, par exemple les apôtres, pleins de sollicitude, lui mettent une main sur l'épaule et, en faisant un pas vers le Christ, lui présentent d'un geste noble et étudié le nouveau venu, qui d'habitude est porteur d'une offrande. Ce motif de la présentation solennelle, qui, d'ailleurs, peut se reproduire au profit d'autres personnages que des martyrs, par exemple pour des fondateurs d'églises, provient manifestement de l'art du Palais, où des génies, des personnifications, introduisent de la même façon, auprès du souverain en majesté, des personnages qu'il honore d'une réception, et ceux-ci également sont porteurs d'offrandes'. Je reproduis, pour mémoire, deux des exemples les plus célèbres de pareilles images, si fréquentes en Italie depuis le vi° siècle et, plus tard, dans tous les pays d'Occident, où on les fixe de préférence dans la conque de l'abside. Les mosaïques de Saint-Vital à Ravenne (pl. XLII, 2) et des Saints-Cosme-et-Damien à Rome (pl. XLII, 1) sont les chefs de file des images absidiales de ce genre qui ne semblent avoir joui d'un succès durable qu'en pays latin. Autrement dit, tout ce groupe de sujets iconographiques, qui représentent le martyr devant Dieu et où se manifeste le plus sensiblement une influence de l'art du Palais, appartient presque exclusivement à la tradition latine. Cette impression n'est peut-être due, d'ailleurs, qu'à la disparition massive dans l'Orient chrétien, des peintures d'églises antiques, et de toute façon il s'agirait non pas d'un refus de principe d'accepter les trois thèmes du couronnement par Dieu, de la procession et de la présentation des martyrs', mais de la réserve habituelle de l'art oriental chrétien vis-à-vis de la scène dramatique, lorsqu'elle évoque l'au-delà. Ainsi, l'art byzantin figure souvent le Christ ou la Vierge trônant de la scène dramatique, lorsqu'elle évoque l'au-delà. Ainsi, l'art byzantin figure souvent le Christ ou la Vierge trônant avec des personnages symétriques en adoration. Mais ces

1. Étude de ce thème de l'art princier: Graban, L.c., p. 85 et suiv.

2. Dans l'art chrétien d'Orient, les scènes du couronnement ne manquent pas, mais l'action se réduit à la présentation, au-dessus du saint, d'une Main Divine, ou d'un buste du Christ ou encre, d'un angelot volont, qui tendent la couronne au martyr. Quant au thème de la présentation, il avait été traité dans l'abside de Saint-Serge à Gaza, en Palestine, au vr's . Disparue depuis des siècles, cette peinture montrait le martyr a. Serge introdusant auprès de la Vierge avec l'Enfant le fondateux de l'église, l'évêque Marcien qui lui offrait son mavre : Choricius de Gaza, ed. Boissonde, p. 86-87 : Oforco d'or volved apportany (« Serge) forta nàyelou ciucula Ségardus và Sapou altri · ô de apportany (« Serge) forta nàyelou ciucula Ségardus và Sapou altri · ô de apportant priva de la vierge de l'accident de l'église, l'évêque au de la vierge de la vierge

adorateurs n'apportent rien, ne reçoivent rien et se tiennent comme pétrifiés pour l'éternité', le même art d'Orient connaît aussi les compositions où des saints encadrent et louent le Seigneur ou séjournent auprès de lui su Paradis', Mais la encore, martyrs et autres saints, chacun à me cadrent et le vênèrent par l'immobilité même de leur corps, de leurs le vênèrent par l'immobilité même de leur corps, de leurs et par saint Grègoire de Nazianze que cette immobilité avait été recherchée autant par les empereurs du ru's siècle' que par les meilleurs des chrétiens. Grégoire de Nazianze s'enthousiasme en évoquant l'immobilité voulue de saint Basile, à un moment où il aurait dà, normalement, faire parattre son émotion : il restait «sans un mouvement du corps, des yeux, de la pensée... et, j'ose dire, dressé comme une stèle en l'honneur de Dieu et de l'autel « (۵)207, au 70 σίμα την δύρα και την δύρα και

<sup>1.</sup> Les acolytes du Christ trônant sont le plus souveat les apètres; la Vierge-est encadrée d'anges, voir, p. ex., la composition centrais des s'diptyques à cinq compartiennes (virès).

2. Voir les Jugements Derniers, les Délais, les illissirations des hymnes religieurs.

Augustus (Constance II entrant pour la première fois à Hame). Jouin
 Augustus (Constance II entrant pour la prémière fois à Hame). Jouin
 vocébus appellatus. Jalem se lamque immobilem, quate in preconcils mis vierbale
 vocébus appellatus. Jalem se lamque immobilem, quate in preconcil and serveil
 otérnatem. (d'être considère) famquam figmentum hominis: Ammien Marcell
 16, 10, 9 et suiv.

sur terre, c'est leur enlever l'honneur dont ils jouissent chez Dieu depuis qu'ils séjournent auprès de lui \*!.

Cette doctrine repose sur une tradition qu'on trouve à Byzance depuis saint Jean Chrysostome. Parlant du corps de saint Paul dans son tombeau, qu'on voudrait embrasser, le Père de l'Église grecque s'exclame : \*... ces membres maintenant vivants, mais qui étaient morts quand il (s. Paul) vivait, et dans lesquels pourtant le Christ était vivant ; ces membres crucifiés au monde, les membres du Christ qui avaient revêtu le Christ, le temple du saint Esprit\*... \*. Et, mille ans plus tard, l'Église grecque réaffirmait sa idélité au même principe en déclarant, par l'organe de Syméon de Salonique : \*... Si l'on commence par déposer les reliques dans l'église, c'est parce que, sanctifiées, elles sont devenues les membres du Christ\*... \*. Les auteurs grecs de ces textes sont ainsi unanimes pour affirmer que c'est après et par suite de leur mort glorieuse que les saints sont devenues membres du Christ ». C'est à ce titre que leurs reliques reçoivent les honneurs d'une sépulture sous l'autel des églises et que les peintres représentent les saints non pas dans leur état corporel qu'ils avaient sur terre, mais revétus de la splendeur divine qui leur est propre depuis le martyre. A en juger d'après une macription sur un vase-reliquaire du ve siècle trouvé à Belezma (Algérie)\* et un traité de la même époque attribué à Gennadius\*, les Latins partagèrent au début cette façon de concevoir la sainteté des reliques : ils déclaraient notamment que, déposées sous l'autel, elles avaient la qualité de membra Christi. Or, la doctrine de l'Église latine au moyen-

1. Μακαι, XIII, p. 276: des maints qui ont plu a Dieu et par lui sont honorés de mintaté, vivent toujours en Dieu (ξώσεν ἀεί θεφ κφ ἐνθένθε μετάντησαν). Εκαι καπεισκα, Der Bilderstreit, p. 87-88.

2. Jaan Canra, Homalie 29, 4 (Μίρης, P. G., 60, 680): Έδουλόμην τὸν τάφον ἰδείν (de ». Paul) ἐνθε τὰ ἐνθα τῆς δικαιοπόνης ἀπόκειναι, τὰ ἔπλα τοῦ φανές, τὰ μέλη τὰ νῶν ζώντα, νενεκραμένα δὲ ὅτε Εξη, ἐν οἰς πὰσιν ὁ Νριντός Εξη.... τὰ ἐνδεδομένα τὸν Χριντόν...

2. δικαίου σε διαιοπερικ, el. 116. Μίμης, P. G., 156, 320: Τὰ λείψανα δὲ προκπνήθεντα εἰς ναθν, ἐντ κημασμένα καὶ μέλη Χριντοῦ καὶ θυσιαντήμεια δε τοθωμένα ὑπὰρ αὐνού.

4. Ġara, Καπολιντό Εξη... τὰ ἐνδεφενα δὰ ποκοπνήθεντα εἰς ναθν, ἐντ κημασμένα καὶ μέλη Χριντοῦ καὶ θυσιαντήμεια δε τοθωμένα ὑπὰρ αὐνού.

4. Ġara, Καπολιντό (Δετάλ).

5. Ġara, ἐκαπο ἐνε ἐντάλ].

5. Ġara, ἐκαπο ἔνε ἀντά, 1939, p. 140: Genskantun, De dogmatibus scelesianticis (fin τν α.): sanctorium carpora, et prascipus bestarum martyrum reliquias, ω εἰς (Δετέλ) membra sincerissime adaranda... (Μίρης, Ρ. L., 63, 1219).

age et depuis avait été précisée dans un sens différent. Pour saint Thomas d'Aquin, si les saints sont à honorer en tant que membra Christi etc., leurs reliques sont vénérées que membra Christi etc., leurs reliques sont vénérées que Et le Concile de Trente se rangea à cette opinion : sanciorum quae civa membra lucrual Christi, et lempla Spiritus sancia cospora, ab ipso ad vilam aelernam suscilanda et glorificanda, a fédibus seneranda esset ». J. Gagé, qui fit ressortir cette évolution au sein de l'Église occidentale, l'expliqua par un retour a la doctrine paulinieme : les saints avaient été membres du Christ de leur vivant, lorsqu'ils faisaient partie de la réunion mystique des fidéles au Christ ; is leurs dépouilles mortelles doivent être vénérées, c'est parce que cettre, acquis avant leur mort, les a destinés à la résurrection et à la gloire éternelle. Or, nous venons de constater que les Byzantins restèrent fidèles au principe différent qui faisait des cendres mêmes des saints, et d'une façon générale, des corps des saints depuis le moment de leur mort, des vénicules du saint Esprit assimilés aux membres du Christ. Et saint Jean Damascène, d'accord avec cette doctrine, nous révéla pourquoi les images des saints devaient les figurer dans l'état de héaltiude posthume. Ce mot de commentaire, si solidement ancré dans la tradition byzantine, explique admirablement l'allure abstraite et la heauté solennelle et monotone des représentations des saints dans l'art grec. Et, par analogne, on serait tente d'établir un lien semblable entre la doctrine occidentale du saint que est un membre du corps du Christ pendant sa sie terresire et le caractère de leurs images dans l'art latin du moyen-age et le caractère de leurs images dans l'art latin du moyen-age et le caractère de leurs images dans l'art latin du moyen-age et pense aux tendances «réalistes» de heaucoup de ces portraits et aux « attributs » qu'on y adjoint et qui font

allusion à leur carrière terrestre, y compris la passion

allusion à leur carrière terrestre, y compris la passion finale.\*

J'avais dit tout à l'heure que le thème de la procession touchait de près à celui de l'accueil des martyrs par le Souverain celeste. Il n'en est, au fond, que le développement, puisque le point d'arrivée de la procession est bien le trône qu'occupe le Christ. Dans certains cas, d'autre part, ces deux thèmes reunis rejoignent celui du couronnement, comme par exemple sur la mosaique de Saint-Vital, où le martyr, introduit par un ange, voit le Christ lui remettre sa couronne de triomphateur (Pl. K.I.H. 2); ou bien encore, sur une fresque tardive de la catacombe de Commodille, où une double file de martyrs, conduits par les princes des apôtres, s'avance vers un Christ qui siège sur une sphère.

Il convient, en outre, de mentionner le lien qui rattache les images de ces processions solennelles et de l'accueil des saints personnages par le Christ, aux compositions conques d'une façon tout analogue, mais où le Christ et les martyrs sont rempiacés par un agneau ou une croix d'une part, et par des brebis de l'autre (pl. XIX, 1). Le fait de transposer la figuration dans un langage allegorique ne change rien à la signification de l'image, et le passage de l'un à l'autre mode de représentation des mêmes idées semblait si facile aux hommes de ce temps qu'ils ne reculaient même pas devant des images « mixtes »: la figure du martyr saint Apollinaire, dessiné sous ses traits historiques, voisine avec une double procession de brebis, dans l'abside de Saint-Apollinaire, dessiné sous ses traits historiques, voisine avec une double procession de brebis, dans l'abside de Saint-Apollinaire, dessiné sous ses traits historiques, voisine avec une double procession de brebis, dans l'abside de Saint-Apollinaire, dessiné sous ses traits historiques, voisine avec une double procession de brebis, dans l'abside de Saint-Apollinaire, dessiné sous ses traits historiques, voisine avec une druble procession de brebis, dans l'abside de Saint-Apollinaire, dessiné sous ses traits hi

Dans cette dernière image le geste du Christ fait allusion à l'accueil bienveillant réservé par le Seigneur, au Paradis, à

l'ame de la défunte (ou du défunt) enterrée dans le mausolée, pour ces types iconographiques aussi, ont servi de point de connaît hien l'image de Bon Pateur, qui, départ aux artistes des martgria. L'art des catacombes fidèle rentrant dans le troupeau, et il n'image pas davantage, s'acheminent vers le Patre divin. Le motif a eu tant de succès surtout à partir du res siècle, les files de brebis qui que, à l'âge des hasiliques et des martgria somptueux, on autres compositions imaginées par l'art sépuleral. Il fut riques « de l'art nouveau, comme à Saint-Apollinaire-in-Classe ou sur l'un des reliquaires de Gradot.

Sans l'avoir ignoré, comme le montrant les fresques du haptistère de Doura (Bon Pasteur et troupeau), qui sont du début du m'e siècle, ou les reliefs de la façade de l'ancienne Sainte-Sophie de Constantinople (files de brebis passant) ou encore les quelques statues grecques du Bon Pasteur-, les chrétiens d'Orient ne semblent pas avoir goôté au même point cette imagerie allégorique. Des le vue siècle, ils en condamnèrent même officiellement l'application aux représentations du Christ, derniers souvenirs des pastorales scongraphiques chrétiennes. Je ne connais aucun exemple de son application à l'art du culte des reliques et maritys dans sucon art d'Orient, et je me demande si, en Occident, et notamment à Rome et en Italie, la persisiance de l'iconographie e son application à l'art du culte des reliques et maritys dans sucon art d'Orient, et je me demande si, en Occident, et notamment à Rome et en Italie, la persisiance de l'iconographie e pastorale » ne s'explique pas précisément par l'ascendant que l'art sépuleral, si important dans cette partie de la chrétiente d'es avant la Paix de l'Égies, avait continné à y exercer longtemps après. Quant à l'Orient, on le verra plus loin, il concevait ses images chrétiennes en se ne tenant à un méthode au moins aussi ancienne, mais indépendante de l'art. sépuleral, et lorsqu'il s'opposa ouvertement, au Concile Quinisexte, à la figuration du Christ en Agneau, il invoq

<sup>1.</sup> En règle générale, l'art chrètien d'Orient n'a pas introduit d'auttributs : individuels, dans les types tonographiques des saints. Il évite en particulier d'accompagner leurs portraits de représentations des instruments de leur appliées. Les quaiques exceptions appartiennent, soit à l'époque antique (p. ex. one pl. LXXI, 8 et fig. 13s : le poisson et le trient 7 de . Phocas ou les chaneaux de s. Ménas, soit à des ouvres de tradition orientale, mais qui ont vubi une influence de l'iconographie latine (p. ex. a. Étienne représenté avec les pueres de es lapidation, sur certaines fraques serbes du xiii\* a.).

2. WILERET, Mosniken u. Malcreien, pl. 148-149.

<sup>1.</sup> PRINCE et TYLER, Art bysantin, II, fig. 137 c.
2. The Excavations at Dura Europea, Report of the Fifth Season, pl. XLIV.
et XLIX.

et XLIX.

3. Granan, L'art byzantia, Paris, 1938 (6d. Art et Histoire), ng. 22.

4. O. Wuller, Allchristliche u. byzanlinische Kanst, p. 147 et suiv., fig. 140, avec bibl. p. 151.

5. Je pense au canon 82 du Concile Quintexte (692) qui intestit la représentation du Christ sous l'aspect de l'Agnesu. Manst, NI, 972, 980.

des raisons d'ordre théologique, qui font écho à sa façon traditionnelle d'envisager l'image religieuse!.

En Occident, une autre image particulière à l'iconographie latine représente volontiers la réunion de la croix triomphale et des martyrs, qui — tout comme les saints des processions—sont figurés tantôt sous leur aspect «historique», tantôt sous celui de brebis, la croix pouvant être remplacée ou complétée par une image de l'Agneau. Ici encore, la formule plastique, dans sa version « pastorale», pourrait dériver de l'art funéraire et, en effet, au 1ve siècle, les peintures des catacombes (exemple : notre pl. Ll., 4), les reliefs des sarcuphages connaissent le motif de la croix triomphale (hissée ou non sur le tertre paradissique, avec ses quatre sources) entourée de brebis qui sont les âmes des défunts cherchant leur salut auprès du trophée victorieux du Christ. Par le procèdé de sélection, si souvent observé dans la présente étude, ce motif, applicable à tout fidèle, devient un type de l'iconographie des martyrs. Dans les catacombes de Rome (pl. Ll., 3) et de Naples (pl. Ll., 2, 4), lorsqu'on y établit des oratoires auprès de leurs ossements, puis dans les églises hautes, par exemple à San Stefano Rotondo<sup>3</sup>, et sur des

1. Pour les Pères du Goncile, l'Agnesu figurant le Christ ne représentait que les spréfigures et les ombres : (recharolo; révou, xel vég ανίας) de la vérité, tandis que le portrait de Jèsus exprimait lu «grâce et la vérité» (yâgu ... d'Ajècex) (Mansi, Xi, 980). L'image obetienne ne devant figurer, d'après ces néhelogiens, que cette realité mysique (cer les «ombres» et les «types» ne sont que des symboles et des signes de la vérité : d'Aplèsica σύμδολα τε καί προγαφέργενα), les interdisent toute autre façon de concevoir l'image du Christ. Gette doctrine est spécifiquement grecque, ou mieux, gréco-orientale, parce qu'elle suppose in possibilité de contempler l'intelligible dans les images et de contribuer par 1h à son propre salut, conformèment à une tradition fortement établle, dans les pays gréco-orientales depuis les religions mystiques de la fin de l'antiquité. Un sermonnaire du vir a déclarait à Césarée de Cappadoco, que l'appartition de l'image achéiropolète du Christ à Camoulians équivalait à une nouvelle épiphanie du Christ (Douscaferz, Christusbitier, p. 12xx et suiv.) : par extension chaque icone pouvait être assimilée à une théophanie perpétuelle.— Sur les images-visions qui remplacent les théophanies directes, voy. infra, p. 129. Je compte développer l'étude de la valeur mystique des images ethetiennes, dans un ouvrage actuellement en préparation. Voy. C. Ozno-oussacu, dans Seminarium Kondakodanum, I, p. 35 et suiv., Lextes réunis p. 41. Le P. Lucas Kocu, Kur Théologie der Christusbitone, p. 436 et suiv. Utrage a part de la Beneditt. Monatschrift, 1938, Heft 11-12).

2. Gaantoco, pl. 339, 340, 365, 386. Mêm motif sur le reliquaire de Pola (Garrucci, pl. 437, 3. Pentace et Tyxus, Arl bysontin, I, fig. 113, 114 (brebis autour d'un chrisme enfermé dans une couronne de lauriers).

3. Van Benezuex et Glouzor, t. c., fig. 259.

médailles de dévotion', entre la fin du 11° et le vis siècle, marqué par une croix richement ornée et quelquefois (San arqué par une croix richement ornée et quelquefois (San et les daux côtés sont occupés par les martyrs : s'ils out leurs main; s'ils sont représentés en brebis, celles-c' se toutneait vers le trophée du salut qui quelquefois, par exemple sur tion ou de l'aigle de l'ascension tromphale du Christ.

En comparaison avec les autres themes qui cherchent à figurer le martyr devant Dieu, celui-ci offre une originalité certaine. Il rapproche le martyr de la croix et desprime ains plastiquement cette pensée capitale de la doctrine, à savoir que tout martyr répête, complète et renouvelle la passion du Christ et son œuvre du Salut. C'est donc le type de composition qui fait valoir la part des martyrs à sa victoire sur la mort et permet de considèrer leurs reliques comme des emembres du Christ. Si les autres themes proclament les vertus des martyrs qui leur assurent, à eux-mêmes, la récompense suprème et éternelle auprès du Seigneur, si ces images les montrent parmi les çôtos ou proximi du Souverain céleste et, par conséquent, prêts à intervenir en laveur des hommes, leurs représentations auprès de la croix triomphale mettent l'accent sur le sacrifice de leur vie pour le salut commun. Ce sont les images de cette espèce qui donnent l'équivalent plastique de l'idée qui permit de fixer le tombeau des martyrs — tombeau rèel ou reliquaire — sous l'autel de l'église, le rapprochement s'étant fait, comme dans ces figurations, autour de la passion commune au Christ et aux martyrs, et renouvelée à chaque messe. Nous avons vu plus haut que, accepté par toutes les Églises chrétiennes, ce rapprochement s'étant fait, comme dans ces figurations, autour de la passion commune au Christ et aux martyrs, et renouvelée à chaque messe. Nous avons vu plus haut que, accepté par toutes les Églises chrétiennes, ce rapprochement avait été affirmé le plus tôt et avec le plus de force et de continuité par l'Église la récute de l'aute

De Rosas, Bulletino, 1869, n° 3, planche, fig. 9. Voir aussi la médallis-ovenant de Grimée, sur notre fig. 186.
 Wilpert, Sarcofagi, pl. XVIII, 3; GXXXXVIII, 1.

qu'on a trouvé une image de ce genre, qui, par son emplacement, exprime d'une façon particulièrement explicite cet ensemble d'idées. C'est une mosaique de pavement dans les ruines d'une église du vis siècle, à El-Mouassal (pl. LII, 3). Dans la partie du pavement du chour au-dessus de laquelle se trouvait jadis la table d'autel, on voit, dans un cercle, une grande croix triomphale accompagnée des A et Ω qui lui donnent comme toujours la valeur d'un symbole de la victoire pour l'éternité. Au-dessus de cette croix, deux autres, plus petites, munies elles aussi des deux lettres apocalyptiques, font allusion à la passion salvatrice renouvelée par les martyrs, probablement par deux martyrs précis dont les reliques avaient été enfouies dans une cavité voisine'. Cette interprétation se trouve confirmée par la présence, au dela des deux petites croix, d'un autre médaillon où une paire de hrebis (répêtée deux fois pour la symétrie), adore une croixarbre de vie. On ne saurait représenter avec plus de nettet qu'on l'à fait à El-Mouassat, à l'aide de ces formules allégoriques fixées sous et derrière un autel, le parallélisme étroit de l'œuvre du Christ et des martyrs, dans leurs socrifices symétriques pour le salut commun.

La mosaique pourrait servir de pendant iconographique aux vers où saint Paulin de Nole magnifie l'association, sous un même autel, de fragments de la vraie croix et de corps de martyrs:

Divinum veneranda legunt altaria fadus Compositis sacra cum cruce martyribus. Cuncta salutiferi cocunt martyria Christi,

Alque ubi crux, et martyr ibi, quia martyris et crux, Martyrii sanctis quae pia causa fuil<sup>3</sup>.

On aurait pu, évidemment, citer bien d'autres textes de cette époque qui expriment les mêmes idées, d'une façon

1. Formasitt et Lairres, dans Alli del III Cangresso (nf. di arch, crist., 1932 (1934), p. 396-398, fiull. Arch, de Camille, 1994, p. 174-176. Epid., XXXII, 7, p. 383 Hartel' — une partie del Hillors envoyé à Sutples delese pour la hastilique que estatei venait de construire en Aquitaine et où il avait deposé armattandement, comme e. Paulin à Nota, des reliques de la vraie et de plusieure merçuis et de plusieure mercuis et de plusieure de plusieure mercuis et de plusieure mercuis e

plus simple et plus claire. Mais si la valeur théologique des rhétorique versifiée qui me paraissent le mieux curresponde première martyria d'Occident. De part et discoutable, ce sont encore ces morecaux de à l'esprit et même aux formes des images allégoriques des premières martyria d'Occident. De part et d'autre, c'est is littéraires qui faisaient plaiair el leurs auteurs, épris de lettres et d'arts, mais ne pouvaient è leurs auteurs, épris de lettres et d'arts, mais ne pouvaient è leurs auteurs, épris de lettres curver de littérateurs. L'imagerie que des auteurs greis de la fin du 19º siècle nous signalent, dans les martyris d'Asse dévotion populaire.

Dans des panégyriques de martyrs, trois sermousaires célèbres ont cru devoir mentionner et même décrire des groupes d'images de la passion de ces saints. Sain Gireçoire de Nysse nous signales ainsi, dans le martyrium célèbre du grand saint Théodore, à Euchaita, eles grandes actions du martyr, sa résistance, ses souffrances, les traits avavages de tyrans, leurs violences, la fournaise ardente, la fin henheureus de l'athlète, le Christ qui, sous as forms humain, préside à ces combats, (Cette peinture) est comme un invevivant....s. En parlant du martyr sain Bariam, saint Basile le Grand invite les peintres des «combats athlétiques» à représenter «l'athlète couronné» et ses «hauta faits». Il entre ensuite dans le détait et leur conseelle de figurer une scène de tourments ou Bariaam se montrerait nebrenlable; il voudrait qu'on fasse voir son « image brillante», ansi que se démons vaincus et pleurant; il termine en disant : » places aussi dans votre tableau le Christ agenothète de ces luttes aussi dans votre tableau le Christ agenothète de ces luttes aussi dans votre tableau le Christ agenothète de ces luttes aussi dans votre tableau le Christ agenothète de ces luttes aussi dans votre tableau le Christ agenothète de ces luttes aussi dans votre tableau le Christ agenothète de ces luttes aussi dans votre tableau le Christ agenothète de ces luttes aussi dans votre table

De son côté, saint Astérius d'Amasia, dans un long passage, donne une véritable description d'un cycle de peintures tirées de la passion de sainte Euphémie, la grande marlyre de Chalcédoine. Exécutées sur un ou plusieurs panneaux en toile, ces images se trouvaient dans l'un des portiques que précédaient l'entrée du marlyrium célèbre de cette sainte, à Chalcédoine même. Des images de la passion du Christ et d'autres martyrs, soit sur des objets portatifs anciens, comme la pyxide du British Museum que nous examinerons dans un instant, soit sur les murs d'autres sanctuaires, pour la plupart très postérieurs, nous permettent de reconstituer, dans les grandes lignes, l'iconographie de ce cycle de sainte Euphémie, dans son propre marlyrium.

dans son propre marlyrium\*.

1. Astraucs d'Amasia, Homèlie sur sainte Eophémie (Migne P. G., 40, 206-237); executéseur toile (& rodéos), les peintures se trouvent dans l'un des consistent colle (& rodéos), les peintures se trouvent dans l'un des vestimage de touteeur de le martyre (repl viv θραγν) qui, bit était fixé appeide l'églile (ròquier roll legol). On sait par d'autres texte cet 1. I. p. 156, 326, que le margirium de cette sainte à Chaledoline etait un addite polygonal qui e sistent à côte d'une basilique. Description des peintures par Asterius. Tépole de l'églile (ròquier de cette sainte à Chaledoline etait un addite polygonal qui e sistent à côte d'une basilique. Description des peintures par Asterius. Tépole de l'églique (stait que peintures par Asterius. Tépole (& génète sait opparateur mobble) (& griferan γία ôr de dôth), saix raiz désigna (stait, strupture de mobble) (& griferan γία ôr de dôth), saix raiz désigna (stait, strupture de mobble) (& griferan γία ôr se partie et mobble) (& griferan γία ôr se partie par de l'est de partie de l'est partie de donc péronte par l'est de partie de l'est d

On y voysit d'abord, d'après Astérius, une scène du ment la foute des soldais et deux grelliers une la contrait de la sainte. Le sermonnaire mentionne expression de cire et leurs styleit, et ces détails nous font penser à une Rosannensis! La deuxième scène montrait sainte Euphèmie « l'un marche en avant et la traine, l'autre est derrière elle archaïque commune à la passion du Christ et à celles des aux représentations de supplice des princes des apourses. Ici encore nous reconsaisons une formele martyrs. Les sarcophages romains l'appliquent, avec réserve, (pl. LXIX); un fresquiste grec du vis nice la reproduit pour une image du martyre d'un saint inconnu, à Perultica en Thrace (v. infra)! Enfin, la lipsanothèque de Brescas! des mosaïque de Saint-Apollinaire-le-Nouvesu!», au vis servent pour représenter le Christ conduit aupres du grandprêtre ou de Pilate; plus tard, le iconographes du moyenage sauront souvent recours à ce type d'image.

La troisième scene de la passion de sainte Euphèmie représentait son supplice; la quatrième la montrait dans une prison. Les monuments conservés, sauf quelques petits objets de dévotion ornés d'une image du supplice de saint. Laurent, ne nous offrent point d'analogies pour ces scènes avant les fresques du viut siècle, dans le marfigian-oratoire des saints Cirycus-et-Julitte, rattache à Saint-Marie-Antique. Le passage d'Astérius prouve malgré tout que ce genre de représentations, si fréquentes au moyen-âge remonte au ive siècle, du moins en Asie Mineure. Enfin, le cycle s'achève sur une scène de martyre proprement dit. la sainte havêtere.

άτθηνα, έρυθος χρόμματι, Εύνα και Εύνα έπλαμηθένα, συματιατώτας τη φλόγα. Τοτηγια δε μέσης πότης, τές μές χεξρας πούς είμανός λαπόλοπατα, άχθηθέντα δ΄ οδιόμεταν και μακαιρεία ξάθησαι (πός λάχρα πούσια γετθάλια ότι πρός πίγι διόμματον και μακαιρεία ξάθησαι (πόρι λάχρα πούσια και Εξωτρέος δυτορεία την χεξρα, κέγια τολι λόγοκ. Tred. Επιση., Εκτιτ, 1862, p. 65-64 CS. Straypowski, Criend oder Βομα, p. 118 et al. 2. Grazana, La peinture religiouse en Sulprie (1988, pl. II, 1 : In Engined reproduit est à complètee par un autre, indôts, où apparel le dencient bourreau. — Veir sussi une schos standque, au un tessin πορδε - Επιτικό Σέσε else. Weltchronik, p. 194, 5g. 33. 3. Paracca et Tylan, i. e., 1, 5g. 72. 4. Gassiccas, pl. 141. 5. Van Επεκικία et Clouron, i. e., 6g. 168 et 188.

y apparaît en orante, au milieu d'un bûcher embrasé et de flammes. Nous verrons plus loin d'autres exemples antiques des représentations de la mort glorieuse des martyrs. Disons cependant qu'aucune de ces œuvres archaïques n'approche, même de loin, du réalisme sanglant des scenes décrites par Astérius (« le peintre a si distinctement rendu les goutes de sang, qu'il semble qu'on les voie réellement couler...»), à moins que la rhétorique ne l'ait entraîné à complèter par la parole les données des peintures de Chaicédoine. C'est ainsi qu'il est permis de douter des effusions sentimentales devant ces peintures du martyrium qu'on trouve dans le même sermon d'Astérius : la rhétorique de l'époque se fait facilement larmoyante, et celle qui touche au culte des reliques l'est particulièrement.

Mais on ne saurait mettre en donte la tend.

sermon d'Astérius. la rhétorique de l'époque se last facilement larmoyante, et celle qui touche au culte des reliques l'est particulièrement.

Mais on ne saurait mettre en doute la tendance générale de ces peintures que le choix des sujets suffit à mettre en valeur : destinées à émouvoir le fidèle, elles représentaient en fait la grandeur du saint rempli de la grâce divine et agissant sous son inspiration, et par là — tout comme les images de la passion du Christ — la grandeur de Dieu qui se manifeste dans leur martyre, c'est-à-dire le contenu du «témoignage » sur Dieu que ces saints avaient apporté par leurs souffrances. Ainsi, de même que la passion du Christ est une manifestation de la gloire divine, donc une théophanie (v. infra), de même les derniers épisodes de l'histoire de chaque martyr sont des manifestations du Saint-Esprit descendu sur eux et qui les a rendus insensibles à la souffrance et indifférents à la mort. Cette intervention directe de Dieu, dans les actions des martyrs, a été d'ailleurs expressement marquée par les peintres d'Asie Mineure, et cela souligne le caractère «théophanique» de ces représentations. Saint Basile recommande bien de placer dans le tableau « le Christ agonothète de ces luttes» et parle de l'image «brillante» du combattant, resplendissant certainement par l'effet de la gloire divine qui est venu l'habiter. Saint Grégoire de Nysse mentionne « le Christ qui présiden à ces combats ». On resterait fidèle au langage et aux idées de l'époque en concluant que dans ces images des luttes des martyrs c'est invariablement à l'agonothète, au président « royal » des combats de ses sujets que revenait en fin de compte la gloire de triomphateur. Et rien ne saurait le confirmer d'une façon plus frappante qu'un détail iconographique signalé par Astérius, dans la scène qui préside le supplice de sainte Euphémie : « on y

manuscrit.

En dehors de l'Asie Mineure, dans les autres pays de l'Oriest chrétien, la destruction des peintures murales des marigne a été presque aussi complète. Je ne surais citez, pour les images des miracles d'un martyr dans son merlyrum, que les fragments de quelques fresques à Saint-Démétries de Salonique. Et encore, trouvées en 1911, elles fracet la prois des flammes en 1917, et ne peuvent être étadiées que d'après des copies conservées au Musée Byzantin d'Athènes et di après une description sommaire qu'en a donnee M. Sotiroué. Sur l'une de ces fresques qui datait probablement du vité siècle, on voyait à l'intérieur de la basilique de Saint-Démétrios une foule de fidèles en émoi devant un évenement.

A rapprocher des deux reliefs paleotherions sur les estemas de ribos dans l'église soutervaine des saints Nerés et Athilie, à la sait de Comitie (KNAUS, Geach, the .Eund, J. 5g. 166; CC. infra.

2. Dans "Apy, Adricos, 1950.

miraculeux dont il n'est plus permis de deviner la nature.
La scane était représentée d'une façon dramatique, et l'effroi
de la foule mouvementée des femmes, sur une tribune étroite,
y était rendu avec maîtrise. Les Miracula de Saint-Démétrios
mentionnent des images d'autres prodiges, sur les murs de
la même basilique et notamment sur sa façade, on l'on
admirait l'image d'une intervention du saint patron de
Salonique en faveur de sa ville assiègée par l'ennemit.
Mais, dans le grand marlyrium de Salonique, ni dans ce
qui a pu être étudié de ses peintures murales, ni dans les
textes hagiographiques qui en parlent, on ne trouve aucune
trace d'une scène de son propre martyre.

A défaut d'ouvres monumentales, c'est une pyxide ronde
en ivoire du vis siècle, ornée de reliefs sur son pourtour, qui
nous offre l'exemple le plus ancien d'une image de martyre,
dans l'art oriental. Les deux scènes qu'on y déchiffre oble à
côte résument d'une façon suggestive l'histoire religieuse de
saint Ménas, telle qu'elle a pu apparaltre à ses dévots qui
faissient le pèlerinage de son tombeau, dans son monastère
près d'Alexandrie. La première scène (pl. LXVII) eprésente
le jugement et la décollation du martyr qu'un ange descendu
du ciel vient couronner au moment de sa mort, en transformant cette image d'un supplice en une représentation de la
victoire, et en faisant connaître l'intervention directe de
Dieu, la théophanie qui marqua le martyre de saint Ménas.
L'autre scène (pl. LXVIII) rèsume son histoire posthume : il
se tient sous un arc, symbole de majesté qui l'exclut du
commun des mortels et fixe son séjour dans l'au-delà; il
lève les bras selon la formule que nous connaissons déjà et
transmet les prières de la double rangée des dévots, hommes
et femmes, qui s'approchent des deux côtés pour l'adorer.
Il est tout à fait dans l'esprit du culte antique des martyrs
et de leurs reliques de n'avoir rappelé de toute l'histoire de
saint Ménas que la seule scène de son «témoignage» par la
mort glorieuse, pour justifier cette adoration qui

Miranda s. Demetril, 23 (Migne, P. G., 116, 1220): Ιστορείτω την δει μουσείου πυντεθειμένην δεείσε γραφήν Ερω τοῦ ναοῦ πρός τον ἀφορῶντα τοῖχον ἐπὶ τὸ τῆς πόλεως στάδιον. Cf. ιδιά., 167, col. 1333.

pratique liturgique que, pour l'epoque de cet objet, résument regard du jour de le commémoration annuelle d'un martyre sent papel de so mort.

A Rome, les premières représentations des martyres ent peut admettre, avec heaucoup de vansemblance, pour l'iconographie de saint Laurent dont les prémières représentations des martyres ent peut admettre, avec heaucoup de vansemblance, pour l'iconographie de saint Laurent dont les prémières rezemples en apporte la preuve, la médalle de dévotion en plomb du ou le modèle en bronze d'après leque élie surait été exécutée) à l'intention des pélerins du tombeau de saint Laurent, à l'Agro Verano de Bome (cl. p. 13-14). Lei encore, comme sar s'opposent : l'image du jugement et celle du martyre de saint Laurent interprété comme une scene de triomphe da l'intervention de Dieu (l'ame du saint s'élève au ciel pour être couronnée par une main divine, entre A et (C), et la représentation d'un dévot du saint placé devant son tombeau. Il est entouré de cancelli d'argent et surraonté de la voîte symbolique. C'est un rappel de l'événement commémore comme dies natalis du martyr et une évocation de ce culte auprès du tombeau. La pyxide et la médaille ne se séparent que sur un point, mais cette différence est suggestive si l'on pense aux lieux d'origine respectifs des deux images : l'artiste oriental place les dévots devant la figure idéale du saint en état de béatitude ; l'artiste occidental préfère les montrer devant le tombeau réel qu'ils adorent dans l'église Saint-Laurent de Rome, ou plus exactement encore devant l'autel qui surmonte son tombeau.

On ne saurait cependant généraliser cette observation, car, à Rome tout au moins, les deux types de ces cycles bipartitées ont existé paraillelement. Ainsi, les deux seènes de la médaille de saint Laurent trouvent leur pendant dans les images qui décorent les deux côtes d'un objet semblable consacré à un saint inconnu, qui lui aussi provient de Romet, Autant que son état de conservation le permet on y distingue, d'un côté, une scène de décolla

<sup>1.</sup> Du Rossi, Bulletino, 1962, planche en regard de la p. 36.

ment sur un tombeau de saint — aussi richement décoré que le tombeau-autel de saint Laurent sur l'autre médaille. La décoration de ce sépulere vénéré, avec ses cancelli et ses colonnes torses, remonte au 1vé siècle, et nous donne une idée de l'autel qui fut élevé à la même époque au-dessus du corps de saint Pierre.

Par contre, les scènes créées par les iconographes romains auprès des tombeaux des princes des apôtres se laissent rapprocher du cycle bipartite de la pyxide de saint Ménas. En me réservant de parler plus en détail du cycle du martyre de saint Pierre et de saint Paul, dans le chapitre consacré à la Passion, je me bornerai à rappeler ici les caractéristiques des plus anciennes de ces images. Lorsque, pour la première fois (première moitié du 1v² siècle), on en réunit plusieurs, sur les façades des sarcophages², avec l'intention certaine de les présenter comme des cycles, ces scènes figurent, d'une part, le martyre des deux apôtres (ou de l'un des deux) et, de l'autre, la scène idéale du Christ-souverain remettant la loi à saint Pierre en présence de saint Paul. Et quelquefois, quoique rarement, des fidéles agenouillés au bas de l'image répétent le geste de prière ou d'adoration des apôtres². Sans doute, dans la Traditio legis, d'une inspiration si romaine, l'iconographie relève les préoccupations politiques qu'on ne voit se reflèter dans aucune image du culte des martyrs créée en dehors de Rome. Mais, cette réserve faite, il est facile de reconnaître, dans ces premiers cycles des princes des apôtres, les deux éléments du cycle de saint Ménas sur la pyxide : d'une part le martyre, de l'autre l'image solennelle du séjour des saints au ciel. Les iconographes romains profitèrent de ce dernier thème pour affirmer la transmission du pouvoir aux successeurs de saint Pierre, mais, par ailleurs, cette composition rejoint celle de saint Ménas dans son séjour paradisiaque. La nuance romaine mérite toutefois d'être retenue : ce n'est pas le triomphe posthume de saint Pierre que veut proclamer l'image de la Tradi figure de n'importe quel autre martyr orante, mais son autorité pendant la vie, en conformité avec l'interprétation que l'Église latine donna à l'expression membra Christi appliquée aux martyrs\*.

Ce n'est que plus tard et très exceptionnellement, pour l'antiquité entreprirent de figurer le moment même du rares images de ce genre : une fresque de l'oratoire sons martyrs agenouillés, aux yeux bandés, et les deux reliefs symétriques, sur les colonnes du ciboire d'autel, dans la tinal, où ces deux saints subissent le même martyre, devant une croix triomphale. Parmi les petits objets, quelques manages minuscules de saint. Laurent sur le gril, gravées sur les colonnes du ciboire d'autel, dans la tinal, où ces deux saints subissent le même martyre, devant une croix triomphale. Parmi les petits objets, quelques images minuscules de saint. Laurent sur le gril, gravées sur les cachets', complètent ces représentations romaines de la passion des saints. Gelse-ci trouvérent leur place sur les bagues en tant qu'images de saint. et par consèquent espables de l'assurer à leur propriétaire. Enfin, on observera que la fameuse mosaïque du mausolée de Galla Placidia figure un saint Laurent's, non pas au moment du mariyre, ni même étendu sur le gril, mais s'avançant magnifiquement, la croix sur l'épaule, vers ce gril au feu allumé. J'ai dit plus haut comment, à mon avis, les livres des évangles, représentés à cott, s'incorporent dans cette seène. Un mot de saint Cyprien, ceangelium Christi unde martyres flunt (Epist, 38. Hartel, 580-581), donne la clé de ce rapproprehement. Mais ce qui nous importe en ce moment, c'est l'interprétation donnée à l'événement même du martyre. Or, non seulement la mort, même triomphale (comme sur la pyxide avec saint Ménas), n'y est pas représentée, mais encore, dès avant son sacrifice, le martyr est caractérisé comme un être surhumain à l'allure souveraine. Ne l'a-l-on pas pris pour un Christ victorieux portant le trophee de son triomphe? En realite, la croix sur l'épaule de saint Laurent passant, comme elle le serait dans les bras de n'importe quel martyr en marche, traduit textuellement la pensée que saint Paulin formula

<sup>1.</sup> WILPERT, Sarcofagi, pl. XII, 4 et 5, XIII, etc. v. Gampenhausen, Passions-rhophage.

2. WILPERT, i. c., pl. XII, 5, XXXIII, 3, etc.

3. Cl. supra, p. 64-65.

sinsi, dans un titulus qu'il fit reproduire au-dessus d'une ainsi, dans un titulus qu'il fit reproduire au-dessus d'une porte de la basilique-martyrium de Saint-Félix, à Nole le price de la basilique-martyrium de Saint-Félix, à Nole le le cucem qui vis aufere coronam. Pareille interprétation de la scène d'un martyre est d'autant plus plausible que, tout comme les scènes d'une inspiration semblable, qui figurent la passion des princes des apôtres, sur les sarcophages, le martyre de saint Laurent est introduit dans un cycle sépulcral. N'est-ce pas cette utilisation particulière des scènes de martyre qui leur a fait donner l'allure hérolque qui les distingue? Ce serait plutôt le héros àpôfecò; fevavaco, que le martyr participant à l'œuvre de la rédemption, qu'on aurait voulu figurer dans ces scènes lorsqu'on les introduisait dans un cycle sépulcral; tandis que sur une pyxide qui renferrme les hosties, on aurait mis l'accent sur la mort du martyr, parce qu'elle l'associait au sacrifice salutaire du Christ. Le progrès que cette dernière façon de concevoir le rôle du martyr fit par la suite assura ultérieurement aux images de la mort des martyrs le succès qu'on sait. Mais avant que le thème du martyre des saints n'eût quitté l'art funéraire et ne fût rapproché de celui de l'eucharistie, il resta fidèle au principe de l'imagerie sépulcrale chrétienne, qui était d'en exclure systématiquement toute représentation, directe ou non, de la mort. On verra plus loin que le retard avec lequel la Passion et, notamment, le Crucifiement font leur apparaition dans l'iconographie chrétienne ne saurait être dissocié du problème qui nous occupe. Que ce soit la mort du Christ ou celle des martyrs, ces sujets ne viendront prendre leur place que dans les cycles qui ne seront plus funéraires.

Si l'imagerie du culte des martyrs fait une large place aux représentations du saint devant Dieu, elle le figure aussi dans ses rapports avec les hommes. Et tout d'abord il y a le thème « réaliste » du fidèle faisant ses dévotions auprès des reliques du martyr. A priori, on aurait pu croire que ce sujet devrait être fréquent parmi les images créées dans les lieux de culte. D'autant plus que l'art religieux antique affectionnait les représentations de ce genre, scènes d'offrandes, de sacrifices, de processions cultuelles. A côté des reliefs innombrables, des peintures monumentales représentaient ces scènes :

Pausanias signale des exemples de portraits votifs repris sur Pausanias signale des exemples de portraits votifs peints sur

les murs des temples païens de Grèce¹, et les fouilles récentes à Doura nous ont fait connaître des sanctuaires où les seches la décoration peinte des murs¹. Toutes ces images, qui étaient portraits des fiédèles.

L'humilité chrétienne, je suppose, empêcha pendant longtemps un pareil étaiage de la piété des individus et, avant le vie siecle, les scènes où des fiédèles précis seraient représentés dans l'exercice d'un culte sont extrémement rares. L'exemple vint peut-être d'en haut. Nous apprenons ainsi que les portraits des empereurs et impéraîrices de la maison théodosienne avaient éte peints sur les murs d'une église de Ruvennes¹: l'image de la piété des Augustes retrouva peut-être le plus facilement sa place traditionnelle, après la conversion, car elle pouvait se réclamer de la pécessité qu'il y avait d'affirmer la fidélité chrétienne de l'Empire. Inspirés par cet exemple ou se laissant entraîner par un penchant naturel, de simples mortela, à leur tour, se firent représenter dans des scènes d'offrande. Ils ont pu étre enrouvagés par le clerge, car ces images (normalement des sanctuaires. Or, de toutes les formes du culte chrétien autique, c'est le culte des reliques et des saints qui, à ma connaissance, a favorisé le plus les images de cette espèce.

En tête de la liste, ici encore, viennent les deux médailles romaines dont il a été dejà question plus haut\*et qui datent du rest que de la presse de la plus se de des des aints qui, à ma connaissance, a favorisé le plus les images de cette espèce.

a favorisé le plus les images de cette espèce.

En tête de la liste, ici encore, viennent les deux médailles romaines dont il a été déjà question plus haut et qui datent du Ive ou du début du ve siècle. On y voit, su revers, devant un autel élevé sur un tombeau de martyr, un et deux dévots qui s'approchent à pas lents de la relique et portent une offrande (cierge et, peut-être, coupe). De Rossi a voulu reconnaître, dans la scène des deux dévots reunis, la représentation d'un parent consacrant un enfant au martyr. Mais, si ce n'est là qu'une hypothèse, le désir de figurer des fidèles apportant des cierges à un autel-reliquaire est hors de doute,

<sup>1.</sup> Épitre XXXII (à Sulpice Sévère), § 12, p. 287 Hartel.

<sup>1.</sup> PAUSANIAS, I., I., 2; I., 1, 3; I., 26, 3; IV. 31, 9; etc.
2. ROSTOVIKEF, Dura and its Art, p. 68 et aure, ph. XIII (temples des dieux palmyréniens, de Zeux Théos, etc.).
3. GRAMAR, L'empereur, p. 28. AGSELUS, Lib. Pontif. Eccl. Rauen., ed. Mon. Hist. Germ., 1878, p. 307.
4. Supra, p. 13-14.

et à cette volonté correspond le soin donné aux détails de la figuration des sacra: grilles, colonnes torses, ciboire, voiles et cierges allumés. Quant aux personnages, ils sont loin d'être représentés avec la même précision, et rien ne laisse supposer ches le graveur l'intention de faire passer ces dessins pour des portraits. On ne saurait affirmer le contraire en invoquant les noms propres de la légende. Il suffit d'observer que, sur l'une des médailles, la légende nomme une certaine Successa, tandis que c'est un fidèle de sexe masculin qui se tient, cierge en main, devant la reflique : des objets de ce genre étaient confectionnés en série et simplement marqués au nom de l'acheteur.

Sur une troisième médaille du même genre le mais en la confectionnés en série et simplement marqués au nom de l'acheteur.

etaient contectonnes et act et de de l'acheteur.

Sur une troisième médaille du même genre¹, mais certainement postérieure d'un siècle au moins, le dévot est figuré toujours avec un luminaire, mais non plus devant l'autelreliquaire. Cette fois, il se tient derrière l'un des deux martyrs ceuronnés par le Christ, qu'on voit sur la médaille. Comme il convient à un pauvre dévot anonyme, il est tout petit en comparaison des deux saints qui, une croix à long manche sur l'épaule, adorent symétriquement une croix monumentale flanquée des A et W apocalyptiques. La composition de cette image, avec son Christ barbu représenté en buste au-dessus de la croix triomphale et ses deux adorateurs, s'inspire visiblement du fameux «nikétérion» palestinien (croix surmontée d'un buste de Jésus, qui est l'objet d'une adoration de la part des saints ou des anges). Il est donc très probable surmontée d'un buste de Jésus, qui est l'objet d'une adoration de la part des saints ou des anges). Il est donc très probable que la médaille est orientale ou copiée sur un modèle oriental. L'image du dévot avec son offrande a pu parfaitement appartenir à ce modèle supposé et être introduite par le graveur palestinien, dans les mêmes conditions et dans le même but que sur les médailles romaines. Nous en avons même la certitude, car sur plusieurs ampoules du viº siècle, provenant de Palestine et conservées à Monza et à Bobbio, on retrouve des personnages tout analogues. Ils y sont généralement postés au pied de la croix du Golgotha, quelque-fois agenouillés, et tendent les bras vers le Christ (pl. LXI, 1, 2). Ce sont les pélerins des lieux saints et plus spécialement de la relique de la vraie croix qui, tout comme les dévots des corps saints à Rome, tenaient probablement à la présence de corps saints à Rome, tensient probablement à la présence de ces pèlerins-types sur les images religieuses qu'ils rapportaient de leurs pieux voyages. Il est possible qu'ils se sentissent

mieux protégés par l'intermédiaire de ces faux poetraits, avec lesquels ils s'identifiaient et sur lesquels, d'autes part, s'étendait le prestige des représentations sacrées qui le

avec lesquels ils s'identifiaient et sur lesquels, d'autes peri, entouraient.

Des pélerinages des martigria d'Orient autres que les les entouraient.

Des pélerinages des martigria d'Orient autres que les lessamints de Palestine confectionnaient des images analogues. De Grimée nous vient une médaille qui mostre aprovant des croix dressée, un martyr anonyme et un fidéie en attituée de priére? Deux pélerins, auxquels par distraction le graveur devant la colonne de saint Syméon le Jeune; sur une médaille qui provient du Mont-Admirable près d'Antische (pl. LXIII, 1)<sup>2</sup>, ces deux figures font pendant, exactement, aux deux fidéles qui encadrent le bois de la croix sur les ampoules de Jérusalem. C'est du vnéme sanctuaire de saint Syméon qu'a été apportée une troisième médaille dévotion qui offre une image cultuelle particulièrement intéressante (pl. LXIII, 2): tandis que, au pied de la colonne, un premier pèlerin agenouillé fait ses prières à saint Syméon [assis (!) sur acolonne, il est couronné par deux anges volant), un autre dévot monte sur une échellé adossée à la colonne et avance dans la direction du saint un objet rond imprési. Or, une vila du saint stylite signale accidentellement que les pèlerins du Mont-Admirable étaient tenus, pour être entendus par le saint, de hiu apporter de l'encens et des cerges. C'est un encensoir en main que saint Syméon lui-même prait Dieu, pour lui transmetire les prières des autres. L'objet que le deuxième pélerin tend à saint Syméon est donc une coupe à encens, et la légende confirme cette interprétation : mpositi-

pod., dans Malerially po archesting, research

2. Coll. H. Seyrig: Lanaux, Images des algilies, dans Bulletin d'Élnius eriendaise

1. Coll. H. Seyrig: Lanaux, Images des algilies, dans Bulletin d'Élnius eriendaise

1. Inst. Ir. de Dumas), Il. p. 68-68, pl. XVIII, n° 1. CC. 1864, p. 72 et pl. XVIII,

n° II et III; XIX, n° IV, etc.

3. Ces textes dans K. Hott.

6. Andell des Salpites em Aufkannen des

1. Littlerung, dans Gesammelle Aufsätze zur Kirchengeschichte, Il. 4, p. 28c.

1. Elliderungerherung, dans Gesammelle Aufsätze zur Kirchengeschichte, Il. 4, p. 28c.

1. Littlerung, dans Gesammelle Aufsätze zur Kirchengeschichte, Il. 4, p. 28c.

1. Littlerung, dans Gesammelle Aufsätze zur Kirchengeschichte, Il. 4, p. 28c.

1. Littlerung, dans Gesammelle Aufsätze zur Salpites

1. Littlerung, dans Gesammelle Aufsätze zur Salpites um Aufsätze

1. Littlerung, dans Gesammelle Aufsätze

2. Littlerung, dans Gesammelle Aufsätze

3. Littlerung

ξει, όγει, τὸ θυμίσμα καὶ πάντας Ιασαι¹. Quoique plus ancienne que les autres, cette médaille ne saurait être contemporaine du grand ascète du Mont-Admirable : la couronne que lui apportent les anges prouve bien qu'il n'est plus de ce monde. L'iconographie de la médaille ne fait donc qu'expliquer le sens qu'on voulait donner à l'offrande d'encens, qui a du rester obligatoire après la mort de saint Syméon : comme de rester obligatoire après la mort de saint Syméon : comme de l'encens s'atal censé revenir au saint en persone. rester obligatoire après la mort de saint symmon comme de aon vivant. l'encens était censè revenir au saint en personne et favoriser son intervention. Comme dans le Crucifiement des ampoules palestimiennes, c'est donc à titre rétrospectif, pour sinsi dire, que les pélerins sont rapprochés du saint. Syméon des médailles : l'anachronisme de cette réunion conventionnelle est une des caractéristiques principales de

conventionneile est une des caracteristiques principales de toutes ces sciencs.

On aura remarqué que la plupart de ces images du fidèle devant l'objet de sa dévotion sont d'origine orientale, syrienne ou palestinienne, et que l'Occident n'est représenté dans cette série que par deux médailles romaines. Gette disproportion est peut-être due au hasard. Par contre, il est utile d'étendre à ces images et de généraliser une observation faite à propos d'autres figurations semblables : seules les deux médailles romaines montrent le fidèle devant un autel-reliquaire, en figurant par conséquent le sacrum réel devant lequel les dévots faisaient leurs prières. Tous les autres exemples, tous orientaux, imaginent le fidèle ou le pèlerin en présence du saint lui-même ou d'un événement évangélique, par exemple le Grucifiement. D'une part, l'image vue par les yeux du corps, de l'autre une vision par les yeux de l'esprit. Il serait tentant de reconnaître dans ces deux versions un reflet de deux tendances du culte des reliques et de son imageric dans chacune des deux parties du monde chrétien ancien : d'une part, l'Orient, qui, par inclinaison et par éducation, accepte facilement de figurer l'intelligible : c'est

1. Cetts interpretation appartient à C. Ceccherra, dans Riv. Arch. Crist., 4, 1927, p. 125 (qui corriges sur ce point G. Cera, dans Civillo Cattolico, 1923). Elle est retenne, avec raison, par M. Lassus, t. c. — Ceux des pélorins qui apportainst de ches eux n¹ « cierge altume au nom du saint », nì huile, es qui an apportaient trop peu, attendaient trois ou quatre jours avant d'être entendus par le stylite at de a'assurer du concours de sa prière: ... ἐπερο δή μ) εύποροδοτες ἐκαίον καὶ λυπούρμενοι ἐρ' (ξι τολε γι συγρεξε ἀπτενι κανδήλαν εἰς τοὺς οἰκους αὐτιῶν εἰς τὸ ὁνομα τοῦ ἀγίου, πίστει διμος φερόμενοι μικρόν π καὶ Ελάγτον Σαιον Βάλλοντες ἡπου καὶ ἐπὶ τρίτην καὶ τετάρτην ἡμέραν ἐπὸς κονος τοῦ ἀγίου θαυματουργούσης καὶ τῆς ἐκείνων κίστεως συνεργούσης. Ησι., t. c., p. 396.

sur le plan intelligible, et notamment par la vision que l'act martyr qui est an Paradia, et qu'il peut revivre les especies du passé évangètique!; d'autre part l'Orcident, es positions à fixer par l'image la réalité matérielle du culte des réinges. d'absolu. Ainsi, si à ma connaissance aucune mage crète en tons devant un reliquaire (remplacé par le saint correspondent), l'art occidental n'ignore point ces images plus abstraites on dident des reinges. d'absolu. Ainsi, si à ma connaissance aucune mage crète en tions devant un reliquaire (remplacé par le saint correspondent), l'art occidental n'ignore point ces images plus abstraites connaissons des exemples à partir du vit siècle. L'ieonographe l'abstraite, selon les circomstances et selon l'époque. Aussi est il intéressant de rappeler que les images réalistes des deux médailles romaines se placent au viv ou au début du v'asècle, et qu'elles sont même antérieures aux images orientales que nous en avions rapprochées. Leur s realismes dans la conception du sujet peut ainsi être mis sur le compte de l'époque, plus ouverte à tous les aspects de l'imagere antique que ne le seront les siècles postèrieurs. C'est aux mêmes souvenirs de l'art antique qu'obéissaient les iconographes qui, même en Orient, fixaient auprès de l'image de saint Menas deux chameaux (pl. XXXI), 3; LXIII, 8; LXVIII) apprès de celle de saint Thècle plusieurs bêtes de l'arene [pl. LXIII, 7), auprès de celle de saint Phocas le buteau dans lequel il navigua et un poisson qu'il porte suspendu à sa cemture (fig. 138). Toutes ces figurations, qui ne sont pas postérieures au vie siècle, répondent à l'habitude antique de specifier le personnage représenté en l'entourant d'êtres ou d'objets qui font allusion à des épisodes de son histoire. Mais plus on s'éloignait de l'art antique, plus ces habitudes s'oubhisaient : en Orient, pour bien plus longtemps encore, s'installait la figuration du martyr dans l'isolement de son sépur paradigue, sans accessoires individuels, bannis parce qu'il déshonorerait le saint

Sur cette attitude des Grecs et des Orientaux vis-à-vis de l'art, et aur les conséquences qu'elle a eu pour l'évolution artistique, voy, supra, p. 64, et aurtout infra, les chapitres sur les théophanies et les icones.

qui, lui aussi, risquerait de paraltre dépaysé dans cette vision de l'au-delà.

Mais, avant que se produisit cette « épuration » de l'image de sainteté, l'art d'Orient qui desservait le culte des reliques de sainteté, l'art d'Orient qui desservait le culte des reliques de sainteté, l'art d'Orient qui desservait le culte des reliques de sainteté, l'art d'Orient qui desservait le culte des reliques des martyrs et qui ne nous occupent pas ici, rappelons la pyxide des martyrs et qui ne nous occupent pas ici, rappelons la pyxide des martyrs et qui ne nous occupent pas ici, rappelons la pyxide des martyrs et qui ne nous occupent pas ici, rappelons la pyxide de martyr-orante, tendaient vers lui leurs bras plies au coude. Loin d'une représentation spontanée d'un groupe de pelerins auprès de l'image du martyr, cette scène ressemble à la Deisis de l'iconographie médiévale byzantine et s'inspire des gestes rituels et ordonnés des cérémonies liturgiques. Aussi est-il préférable de la considerer comme une figuration abstraite de la gloire de saint Ménas et non comme une représentation de personnages concrets adorant ce saint (même en admetant que des donateurs précis aient voulu s'y faire portruiturel.

Je citerai encore l'exemple d'une croix provenant d'Emèse et qui daterait également du vit siècle! Tandis que, dans un disque fixé au haut de la branche supérieure, on lit la fameuse formule prophylactique φωC ZωH et une première invocation a saint Georges, celle-ci est répétée une deuxième fois tout au bas de la croix (AFIE F€ωPFIE BOHOH...), et accompagnée d'une image du martyr qui attire vers lui le dévot. Pliant un genou, celui-ci lui tend la main. Voici un premier exemple d'une age du martyr qui attire vers lui le dévot. Pliant un genou, celui-ci, par un geste, montre que sa prière est exaucée. Sur l'image de la croix syrienne, le mouvement de saint Georges, qui correspond à l'invocation « sauve (un tel) », reproduit le mouvement fréquent dans l'iconographie des empereurs romains qui relèvent un personnage pour le « sa

1. G. SCHLUMBERGER, dans Floritegium ou Recueil de travaux d'érudition déddis à M. M. de Vogué, 1909, p. 505-559. Cf. Canson, Dict., s. v. Embes, 62, 4057.

2. Examples de ce type surtout en numismatique. Voir les émissions impériales avec légendes : liberalor, restitulor, (Roma) resurgens, et même Pitlas August, dans Cohen (urs et res.), Maurice (vs. s.), etc., ainq que dans Strack, Unitersuchungen zur röm. Beichsprögung, 1 (Trajan) et surtout 11 (Hadrien).

sa victoire sur la Mort, il «sauve» Adam et Eve en les entrainant hors de l'Hades. Des objets comme la croix d'Emèse étant généralement des ex-voto, il est probable que l'image du «salut» du personnage attiré par saint Georges ne faisait que commémorer un fait accompli. Sinne, elle l'appelait en montrant à l'avance le geste attendu du martyr. Les deux procédés sont possibles, et cela non seulement en ce qui touche l'image sur la croix d'Emèse, mais pour toute une série de mosaïques de la plus haute importance qui décoraient les murs du martyrium de Saint-Démétrios à Satonique.

décoratent les murs du martyrium de Saint-Démétrios à Salonique.

On connaît le sort singulier de ces œuvres qui, découvertes sous un badigeon ture en 1911, furent détruites par un incendie, en 1917. Sauf quelques rares moreaux épagnés par le feu, ces mossiques ne peuvent donc plus être observées aur place, et c'est à des photographies souvent très insuffisantes et à des descriptions qui ne reposent pas sur une analyse attentive des mosaïques, que nous devons toute la documentation dont il a éte fait état icit. Les mosaïques de Saint-Démétrios décoraient les premiers piliers devant l'abside et le mur qui sépare les deux collatéraux de gauche, du côté intérieur de ce mur (celui qui est tourné vers la nef principale). Sans soulever pour l'instant les problemes que

christienne empruntant a l'art impérant de type honographinque qu'elles ont en commun.

2. Monographie de Th. Userawais, Mossiques récembent désouverles à Soint-Démétries de Soint-Que (en russe), dans Intestija de l'Inst. russe de Constantinopie, XIV, 1906 que les multicures photographies publies jusqu'in; d'après les mousiques du collatiral gaude); articles de Paracamonno, dans de 1908; d'Estraux, dans Rus, este 1909, He 1910, l'i de Ch. Drant, et Lie. Tounnaxo, dans Mon. Piel, XVIII, 1911, et les studes de M. Diell, dans et Lie. Tounnaxo, dans Mon. Piel, XVIII, 1911, et les studes de M. Diell, dans et Lie. Tounnaxo, dans Mon. Piel, XVIII, 1911, et les studes de M. Diell, dans et Lie. Tounnaxo, dans Mon. Piel, XVIII, 1911, et les studes de M. Diell, dans Dirats, Le Tounnaxo, dans Mon. Piel, XVIII, 1911, et les studes de M. Diell, dans et Lie. Tounnaxo, dans Mon. De 1914, pl. NXVIII, XXII, et de M. Sermano, dans 'Ag. Adr., 1909. Dans l'état de conservation on furent trouvées ces musalques, suites des photographies des détails auraient pur permettre de tirer tout l'information qu'elles offraient encore entre 1911 et 1917. Mais il semble que personne n'ait, voncte de les faire, ni à décalquer toutes les pariers tout an mois, aucuns publication n'en n'a jamais fait detat, à ma connaisance), ni mêms à les décrire. Callon n'en n'a jamais fait detat, à ma connaisance), ni mêms à les décrires de les pariers par qu'es auxquelles nous devons nos p. XXVIII et XXX. 1, n'ont été prises par qu'après auxquelles nous devons nos p. XXVIII et XXX. 1, n'ont été prises par qu'après auxquelles nous devons nos p. XXVIII et XXX. 1, n'ont été prises par qu'après auxquelles nous devons nos p. XXVIII et XXX. 1, n'ont été prises par qu'après auxquelles nous devons nos p. XXVIII et XXX. 1, n'ont été prises par qu'après auxquelles nous devons nos p. XXVIII et XXX. 1, n'ont été prises par qu'exès auxquelles nous devons nos p. XXVIII et vous devons nos p.

pose la distribution de ces inages, sur les murs de l'église, et le «cycle» qu'elles semblent y former, bornons-nous à rappeler qu'il s'agit de mossiques votives, pour la plupart indépendantes les unes des autres, qui appartiennent au v'e et au vie, plus rarement au vir siècle.

Certains donateurs de mosaiques s'étaient bornés à commander des panneaux modestes : un ou plusieurs médaillons qui renfermaient les portraits à mi-corps, soit de saint Démétrios et de deux évêques-bienfaiteurs de la basilique (fig. 143 et 141), soit d'un groupe d'autres martyrs, probablement de saints locaux que la gloire de saint Démétrios ne faisait point oublier entièrement (pl. XLIX, 2). Mais d'autres mosaïques, les plus importantes, développaient le thème du fidèle devant le martyr, que nous avons vu esquissé sur la croix d'Émèse. Souvent, plusieurs dévots en prière entourent étroitement le saint, comme si chaque fragment de la surface qui touchait à la silhouette du martyr était aussi précieux que l'espace ad sanclum que se disputaient les de la surface qui touchait à la silhouette du martyr était aussi précieux que l'espace ad sanctium que se disputaient les cadavres des fidèles. Tandis que les hommes tendent les bras vers saint Démétrios, ou lui présentent une offrande, ou se raidissent par déférence, au contact du martyr, celui-ci-répond par plusieurs gestes différents aux appels des hommes ; tantôt il pose la main sur leur épaule, tantôt, et le plus souvent, il lève les bras au ciel, dans l'attitude de l'orante-intercesseur; tantôt, par un mouvement plus compliqué. il fait connaître son rôle d'intermédiaire entre les fidèles et Dieu. Ce n'est que

son rôle d'intermédiaire entre les fidèles et Dieu. Ce n'est que l'examen de ces panneaux, un à un, qui permet de juger des ressources de cette imagerie mi-historique mi-symbolique. Quoique un peu longue, l'analyse qui suivra n'a pu être évitée, étant donné l'absence de descriptions et de reproductions satisfaisantes de ces mosaïques remarquables.

L'une d'elles se distingue de toutes les autres (pl. L. 1). Fixée sur l'un des piliers devant l'abside, elle figure saint Démétrios entre le gouverneur et l'évêque de Salonique, dressés côte à côte devant le mur crênelé de cette ville. Tandis que le martyr pose ses bras étendus sur les épaules des deux personnages, par le geste traditionnel de la protection, une inscription sous l'image, sans nommer des personnages et des événements précis, rappelle que saint Démétrios avait protégé Salonique contre les assauts des barbares.

Aussi, le groupe des trois défenseurs de la cité a la valeur d'un symbole de la dévotion qu'on vouait, à Salonique, à saint

Démètrios, et à ce titre il est comparable aux compositions martyrs de Rome. Mais, tandis que des images comme la apotres et surtout de saint Pierre, la peinture de Salonique faveur à viciente de saint Pierre, la peinture de Salonique faveur spéciale que saint Démètrios a philopolia « réservait lu al urille qu'il affectionnait.

Une autre mosaique des piliers' devant l'abside nous mardyrium de saint. Démètrios a philopolia « réservait un controduit dans l'iconographie votive la plus courante au nombreuses peintures du collateral Nord que nous mardyrium de saint. Démètrios, à en igue d'apres les examinerons plus loin. Le panneau du pilier qui s'en rapproche postérieur à ces ex-volo de la net. Il suffir donc que j'y relève une immense figure frontale de Démètrios en orante en pyramide (c'est le ciboire en argent qui se tient devant un édicule polygonal couronné d'un toit en pyramide (c'est le ciboire en argent qui se trouvait dans la basilique et où, selon la tradition, était enfermé le tombeau du martyr) et, plus à droite, sur un fond de payage avec des arbres, un homme jeune vêtu d'un himation blanc, qui pose ses mains sur les épaules d'un garçonnet pour le présenter à saint Démétrios. Les deux personnages, sortis d'un édifice (leur maison? ou l'entrée du sanctuaire ?), ont les mains recouvertes d'un pan de leur manteau. L'êtude qui sers consacrée ci-après aux autres mosaiques votives, à Salonique, fera mieux apparaître la signification probable de cette image de piété.

La mosaique la plus rapprochée du transept, sur le mur qui sépare les deux collatéraux gauches, figure saint Démètrios en orante devant une niche, aux murs de laquelle sont suspendues des draperies d'étoffe précieuse (pl. XXXI, 1 et fig. 141). Les rainures du coquillage traditionnel de la conque forment comme des rayons autour de sa tête nimbe. Cet aménagement du fond rappelle les portraits des consuls sur les diptyques du ve siècle? La ressemblance augmente du fait que, sur la mosaique, deux médaillons occupent les coits supérieurs du panneau

<sup>1.</sup> USPENSKIJ, L. c., pl. XIII, c. DIERL, LE TOURNEAU et SALADIN, L. c., pl. XXXII, 2.

2. P. ex. diptyque d'Anastase (517) au Cabinet des Médailles : Persce et Tylers, L. c., 11, fig. 30.

porte les vêtements d'un haut dignitaire. Les deux médaillons reposent sur une espèce d'entablement qui prolonge l'arc de la niche centrale; ils renferment les portraits de deux saints, probablement d'autres martyrs de Salonique. Or, sur plusieurs diptyques consulaires, on retrouve des médaillons avec portraits (des empereurs) aux mêmes endroits exactement; quant au costume consulaire du martyr, il n'est point dû au hasard, car les plus anciens textes hagiographiques font de saint Démétrios un haut dignitaire de l'Empire, et plusieurs fidèles qui avaient été favorisés par des apparitions du martyr, déclarent l'avoir aperçu revêtu d'un costume consulaires. Ces symboles du pouvoir terrestre se confondaient ainsi, dans la personne du martyr, avec les manifestations de sa puissance surhumaine, coincidence qui facilitait la tâche des iconographes et qu'ils ne manquérent pas de mettre en valeur. Aussi, c'est comme d'humbles porteurs de petitions devant la porte du consul que trois dévots de saint Démétrios l'entourent sur la mosaique : deux hommes et une femme ou un enfant, tous tendant les bras vers lui. Représentés à des niveaux différents, on les dirait suspendus en l'air, à côté du saint, comme si, pour mieux l'approcher, ces hiliputiens devaient se laisser élever à la hauteur des coudes ou des épaules du hon géant.

Si l'inscription qui accompagne cette première image, reprenant une formule celèbre demande à Dieu d'execute.

à la hauteur des coudes ou des épaules du bon géant.
Si l'inscription qui accompagne cette première image,
reprenant une formule célèbre, demande à Dieu d'accepter
les prières de ceux dont il connaît les noms?, la légende qui
se lisait au bas de la deuxième composition n'est plus lisible,
à l'exception de quelques fragments de mots, Et malheureusement l'image elle-même, qui a été l'une des plus anciennes
dans cette série, a été également détruite en grande partie.

Aux deux extrémités de la composition (pl. XLIX. 2 et fig. 141, múlticolores, un paysage d'arbres et de bosqueta su mileu et à gauche un édicule en forme de tholos à caux shondantes, ser un très haut soubassement. Entre ces deux morreaux reproduisent des forme de tholos à caux shondantes, ser un très haut soubassement. Entre ces deux morreaux reproduisent des forme de tholos à ces deux morreaux reproduisent des forme de tholos à caux shondantes, ser un très haut soubassement. Entre ces deux morreaux reproduisent des forme de tholos à caux morreaux reproduisent des forme indéterminé (peut-être avec des arcades) de devant lui un groupe de personnages, domines, ici secure par une immense figure de saint Demétrios. A en juger d'arca la moitié inférieure de sa figure, la seule qui soit conservée, orante. On voit presque entier son bras froit que le saint avance du côté gauche, soit pour accuseillir un petit personnage qui devait se trouver de ce côté, soit pour présenter ou transmettre à Dieu, en répétant leur geste, les prières de a file de petits personnages qui se pressent à la droite du saint. Il s'agit surement d'une famille: en tête s'avance un jeune enfant qui, poussé par sa mère, fait à saint bémétrios l'offrande de deux colombes blanches; un peu en arrière, le père fait le geste de la prière et porte peut-être, sur ses mains couvertes d'un pan de manteau, une autre offrande au saint; enfin, deux autres femmes suivent à distance, vétues comme la mère et portant les mêmes boucles d'oreille. C'est une des seches les plus immédiates de toute l'imagerie du culte des martyrs dans l'antiquité : le mouvement de la mere, plem de sollicitude, le geste du garçonnet, radit par l'émotion, respirent la vie, et le praticien ne se sent pas encore obligé, pour représenter plusieurs figures ou choses, de les alignes ou choses de les alignes ou de les superposer en suivant des lignes droites : ses personnages osent masquer partiellement le voisin, et ils se tennent

<sup>1.</sup> Ibid.

2. Pour préciser l'apparence que s. Démétrios avait lors d'une vision, celui a qui il s'était montre miraculeusement montre un personnage qui portoit la chiamyde consulaire : évé vier maperoriteve d'artavide y Aquéde (Miracule s. Demétrii, § 146 : Migne, P. G., 116, 1313. Cf. Ibid., § 36, col. 1220 et 1232 et non seulement le saint apparaît à un malade, revêtu de la chiamyde, mais il lui rappelle un consui qui, sur l'ordre de l'empreur, distribué des gratifications au peuple ; il hémit les malades en posant la main sur eux et en leur opposant le signa de la corix, de, rose forarco magé paorides étoudes valores. Voy aussi K. Accoroutes, "Avàlecta "Ispocaloquitorig", erroycologíac, éd. Papadopoulos-Karameus, I. 1891, p. 167 (texte postérieur au x \* s.).

3. Uspanenti, I. e., p. 20. Dirmit, Lie Tourseau et Saladiri, I. e., p. 95-1864, une autre inscription qui prouve qu'il a agit de panneaux commandés par des personnes différentes et par conséquent indépendants les uns des autres.

<sup>1.</sup> On peut admirer, sur cette œuvre du vr, sinon du vr siècie, la fidèlité du praticien à cette tradition plusieurs fois réculaire, mais non pas, cettes, comme on l'a fait, des représentations du tombeau authentique de saint Démétres, avec l'atrium de la basilique qui l'abritait, avec a finataine, etc. : ce qu'on croyait être le tombeau du martyr se treuvait bien à l'intéreur de l'église, tandis que la fontaine de l'atrium était dans une cour bourdée d'aradée, se doux considérations devraient suffire pour exclure teut rapprochement des architectures décoratives de ce payange-type avec les âtemans de sanctuaire de Salonique.
2. Je crois distinguer le bord garni de frangée de son manteau, que je reconstitue en le rapprochant du costume du dévut, à gauche, sur le panneau précédent.

vraiment les uns derrière les autres, sans pour cela perdre le contact entre eux : car une perspective, un peu surhausse mais réelle, ordonne encore cette peinture. La signification précise de la seène aous échappe peut-être. S'ogit-il d'une prière collective de tous les membres d'une famille, à une occasion quelconque, prière renforcée par l'offrande d'une paire de pigeons ? Ou bien a-t-on voulu figurer une consécration de l'enfant au service du martyr, comme cette Claudin qui, vestale chrétienne, fut vouée par ses parents au martyrium romain de saint Laurent ? Comme le dit Prudence (Peristeph., 11, 521-528):

Videmus inlustres domos Sexu exutroque nobiles Offerre votis pignora Clarissimorum liberum.

Villalus olim ponlifex Adscilur in signum crucis Aedemque Laurenli luam Vestalis intrat Claudia.

Clarissimorum liberum. Vestalis intrat Claudia.

L'hypothèse d'une scène de consécration pourrait être corroborée par le geste de la mêre, qui semble inviter l'enfant à avancer dans la direction du martyr, et par celui du saint l'invitant à entrer dans son sanctuaire. On remarque aussi la ressemblance de cette scène avec les images de la Prèsentation de la Vierge au Temple de Jérusalem : c'est le même rortege, où l'enfant, la mère et le pere, puis d'autres personnages, suivent dans le même ordre, et où la jeune Marie lient le même couple de colombes blanches, qu'on aperçoit dans les mains tendues du garçonnet sur la mossique de Salonique. Celle-ci est, d'ailleurs, contemporaine de l'exemple le plus ancien de la Présentation de la Vierge<sup>1</sup>, et prouverait ainsi que l'image mariologique s'inspire d'une cérémonie courante dans les eglises chrétiennes de Gréce. La Vierge a été simplément introduite dans le schéma d'une image qui figurait la consécration d'un enfant à un martyr, et l'image du sanctuaire, de ce martyrium, fut appelée à représenter le Sant-des-Saints du Temple juit, landis que le Grand Prêtre prenait la place du saint ou de la sainte qui recevait l'enfant qu'on lui vousit. La mossique que nous étudions nous permet ainsi, en passant, de constater l'influence de l'iconographie du martyrium sur l'imagerie mariologique du moyen âge.

Ajoutée postérieurement, et pour est le raison coincée entre l'image suivante est assez mul conservée (fig. 143). Dans le architectures plus basses (image de la basique l', on retrouve la très grande figure du mariyr debout et de face, au centre de la compoution. Il porte toujours son contame consulaire. Mais les bras ne sont pas conservés, et on ne saurait dire si saint Démétrios bes levoit en orante ou les tendait vers les deux femmes accompagnées d'une enfant font le geate de la prière ; celle de droite se duinque par un dessin plus gai de son costume ; celle de grauche pousse devant elle une petite fille. Je crois distingue, dans ses mains, deux cierges, qu'on retrouve chez le donateur d'une fresque votive contemporaine à Sainte-Marie-Antique!, et que portent également les compagnes de Marie, dans certaines images de la Présentation au Temple.

Je passe sur le groupe des trois médaillons du vir sièrle qui renferment, de part et d'autre d'une image de saint Démétrios, les portraits de deux srehevèques de Salonique (fig. 143 et 144). Ge groupe forme un ensemble dont l'unité est soulignée par un long litulus de la légende. Mais les portraits des deux deprisers les rois fundament des travaux de reconstruction ou d'embellissement (peut-être savaux de reconstruction ou d'embellissement (peut-être sa

<sup>3.</sup> Plelief sur l'une des colonnes du fameux cileoire de Saint-Marc de Venise, qu'il faut continuer à dater du vr. s. Dans l'art monumental on cette seène est coursate à partie du xur-sur-su, l'example le plus ancien est probablement celui d'une mossique de Daphni (Miller, le Monssière de Daphni, pl. XIN, 2).

GRÖNBERN, Seinle-Marie-Anlique, pl. XXXV. Co. cierges portès par les dévals sont certainement « les cierges allumés au nom du saint « que mertheme la Vila de ». Syméon styline Voir cidesce». p. 84, note l. Autres exemples médaillan resain de ». Laurent et fresque à Commoditie (pd. XLVII. 5).

jeune mère s'approche du martyr et lui tend son enfant qu'elle porte sur ses bras. Le saint pose la main droite sur l'épaule de l'enfant et lève l'autre pour la prière, en pliant le bras au coude, selon l'habitude. Les doigts de cette deuxième main (main gauche) du martyr rencontrent ceux d'un mersonnage presque entièrement détruit qui, figuré à mi-corps, dans un médaillon, au-dessus et à droite du saint, avance son bras dans sa direction, en le sortant du cadre du médaillon. Encore plus à droite se tient debout une femme nimbée enveloppée dans un maphorium : c'est certainement la Vierge Marie. Comme saint Démétrios, elle lève son bras gauche pour la prière, en le pliant au coude. Mais son regard suit le mouvement de sa main froite, qu'elle avance un peu timidement dans la direction du martyr et du personnage dans le médaillon. Ce dernier ne pouvait figurer que le Christ, car seule cette identification expliquerait tous les gestes des autres personnages : en posant sa main sur l'épaule de l'enfant, il puise sa force en s'adressant au Christ, et celui-ci la lui transmet en touchant de sa main la main tendue du saint. Quant à la Vierge, elle intervient de son côté auprès de Jésus et soutient la prière du martyr : c'est pourquoi, tout en levant une main, elle semble de l'autre montrer au Christ le groupe du saint et de la mère avec son enfant. Je ne connais qu'un exemple, dans l'art byzantin, où la transmission de forces morales soit représentée d'une facon aussi explicite : le groupe du saint et de la mère avec son enfant. Je ne connais qu'un exemple, dans l'art byzantin, où la transmission de forces morales soit représentée d'une façon aussi explicite : sur une miniature du xus siècle de la Vaticane (Urbin 2)<sup>1</sup>, les personnifications de deux vertus soufflent aux oreilles du Christ les transmet à deux empereurs Comnènes figurés au-dessous de lui et aur les têtes desquels il pose des couronnes. En passant par le corps du Christ, depuis les oreilles jusqu'aux houts de ses doigts, puis par les couronnes, les vertus pénètrent dans les empereurs. La mosaïque que j'examine offre un circuit analogue : bras et main du Christ—de la main gauche du martyr à la main droite—enfant; le mouvement parallèle de la Vierge souligne sa courbe. L'intérêt principal de cette mosaïque est dans cette façon d'imaginer—la voie suivie par la grâce divine, lorsqu'on d'inaginer—la voie suivie par la grâce divine, lorsqu'on d'inaginer—la voie suivie par la grâce divine, lorsqu'on d'inaginer—a camerant au martyr. Le schéma iconographique illustre admirablement les idées généralement reques à ce

illustre admirablement les idées généralement reçues à ce

aujet, à l'époque ancienne : c'est au martyr du Christ que qui, par le martyr, exauce su prière. Plus inaltenda est le appuie la demande du martyr, dui christ que qui, par le martyr, exauce su prière. Plus inaltenda est le appuie la demande du martyr, duis dans le saint et Dieu, saint Démétrios, on le verra, la Vierge faisait l'objet d'un de porter la pétition à une instance hiérarchiquement.

Il ne me reste qu'à mentionner une dernière image de saint mois séparée de la précédente par une grande composition consacrée à la Vierge que nous verrons dans un instant Cette ultime image du saint patron de la basile que et aussi, je croix, la moins ancienne dans le marigrium (pl. XLVIII. 1). L'examen technique prouve qu'elle a êté ajoutee, et la facture et le style de l'œuvre denoncent un travail postérieur au vie siècle, qui est la date probable de la mossaique voisine, avec la Vierge. D'autre part, la peinture est sirement antérieure aux leonoclastes. Il est done raisonnable de l'attribuer à la période qui va de 600 à 720 environ. Une fois de plus, le mossaite y ligure saint Démétrios en orante, debout et de face, dans son costume consulaire : reproduction évidente du même portrait-modèle qui servit aux sutres mossistes de cette eglise. Le fond est plus neglige que dans les panneaux plus anciens : je ne distingue que quelques contours, irréguliers, d'une espèce de porte monumentale, et beaucoup de perles décoratives, pour donner plus d'éclat à cette architecture sommaire. Comme les autres, cette mossaique avait été commandée par un particulier. Son portrait, à droite du saint, nous le montre, minuscule, tendant vers le saint ses deux bras recouverts d'un pan de son long manteau. La mode des cheveux courtes d'un pan de son long manteau. La mode des cheveux courtes et du visage glabre a fait place à celle de la barbe allongée et des cheveux (ons, Le donateur a en commun l'une et les autres avec un saint qui occupe un médaillon au-dessus de lui. Est-ce un témoignage indirect

sur les progrès de l'hellénisation de la société byzantine au viré siècle depuis Héracius ? Le recul d'une mode latine est viré siècle depuis Héracius ? Le recul d'une mode latine est évident, en lout cas : les cheveux courts et les mentons rasés disparaissent, en même temps que le latin officiel abandonne les chancelleries de Constantinople.

Revenons maintenant aux deux panneaux avec la Vierge, Revenons maintenant aux deux panneaux avec la Vierge, intercales entre les grandes images de saint Démétrios. Nous y retrouverons le fidèle mis en présence du soint. Gette fois, c'est la Vierge. Sur le premier panneau (fig. 144) encadrée par deux anges symétriques, la Vierge se tient debout, la fête tournée vers le spectateur, mais en levant les brus en prière du côté droit, c'est-à-dire vers l'autel. La présence d'un portrait de saint Démétrios, du même côté, ne doit pas faire croire que la prière de Marie lui est adressée. Ce portrait du saint, dans un médaillon, nous l'avons vu, est postrieur à la plupart des panneaux du même mur. En outre, la deuxième composition avec la Mère de Dieu nous montrera que, dans l'idée des mosaites, la hiérarchie normale qui met la Vierge au-dessus des martyrs, ne pourrait être renversée. Tandis que Marie lève les bras vers l'autel de Dieu, c'est elle qui reçoit les prières d'une famille de donaleurs composée d'un père (à droite) et d'une mère avec un enfant sur ses hras (à gauche de Marie). La photographie ne permet pas de dire si le chef de famille tend simplement ses bras couverts du manteau vers Marie ou s'il lui apporte une offrande. C'est son enfant que la mère tein d'ers la Théotokos, comme d'autes mères poussaient les leurs vers saint Démétrios, sur les mosaïques que nous venons de voir. On remarquera ce mouvement de la mère qui, au lieu de tenir simplement son enfant, l'avance vers Marie, pour le lui présenter : tel sera aussi la signification d'un geste analogue chez la Vierge elle-même, lorsqu'elle portera son propre enfant. Elle le tiendra souvent de manière à la présenter à

Le deuxième panneau avec la Vierge (pl. XLVIII, 2) est d'une allure plus grandiose. C'est, transportée sur un mur des absides. Au milieu, la Théotokos trône de face, en tennat l'Enfant devant elle, selon la formule que je viens d'évoquer. Deux anges, inclinés vers le trône, montent la garde aupres d'elle. Comme les fodoso ou defensores des processons leur fonction, parà ràc kouña gazerpisches avec l'attribut de la formule que processons leur fonction, parà ràc kouña gazerpisches avec l'attribut de nages du panneau encadrent cette vision de majesté celeste. D'abord, saint Demétrios et un saint anonyme, représentés en pied mais à une échelle réduite l'est en quoi cette mosaïque diffère des images semblables de séjies d'Italie où les saints ont toujours la même taille que le Christ et la Vierge). Saint Démétrios présente à le Vierge et au divin Enfant le donateur qui s'approche, les deux mans lendoes sous un pan de son manteau. Du côté opposé, le saint anonyme symétrique semble intervenir, lu aussi, en faveur de ce personnage. Mais ne pouvant, de loin, faire le geste de la protection, comme saint Démétrios, il se met en crante, autre formule iconographique de l'intercession. Nous ignorons le nom de ce martyr, qui porte le méme vétement consulaire que saint Démétrios. Mais il s'agit d'un saint qui a regu un culte particulier dans la basilique de celui-ci, conjointement au grand patron de Salonique. A preuve, à côté de ce portraitet, une autre mossique, nettement positérieure et fixée près de l'abside, ou on le retrouve côte à côte avec une vierge en attitude de prière? Dans les deux cas, les traits de sa physionomie, la barhe, le costume et même l'attitude ien orante.

<sup>1.</sup> Voy. infra, les pages domacrées à l'Adoration des Mages et à la Vierge présentant à l'edoration des fidèles on clipeus avec l'image du Christ enfant (baunt, etc.).

2. Je ne sens sil édorde, à gauche, appartient à la composition avec la Vierge-cela me parail possible. Un petit édifice avec franton et deux colonnes, le tout une de perfes, est souvent employé comme « hiéroglyphe » d'èglise. La lampe

d'image.

3. Pour être complet, n'oublions pas une autre messique, sur l'un des pilier-devant l'abside de Saint-Demetrice. Un panneur vulti special y sui monacre devant l'abside de Saint-Demetrice. Un panneur vulti special y sui monacre de un grand martyr de Piesafa, saint Serge (pl. XXXX, 1) qui, he agelamenta, almo su grand martyr de Piesafa, saint Serge (pl. XXXX, 1) qui, he agelamenta, almo sur que un cuite dancie margingime de Piesafa, sonie num l'avous fui chierev repur cuit per consèquent un pertrat i original da saint, probablement celus d son martir une de Resafa, en Mesopotamie du Nord.

sont identiques. Ce qui prouve, évidemment, que les deux images s'inspirent d'un prototype commun, probablement d'un portrait initial du martyr placé dans son propre sanctusire. Quant au geste de protection de saint Démétrios, sur notre panneau, nous savons déjà qu'il est aurtout fréquent dans les images de majesté, à Rome et en Italie. L'exemple de Salonique nous invite-t-il à étendre à tout l'art chrétien de l'époque ce thême iconographique<sup>3</sup>, ou bien faut-il y reconnaître une influence de l'art italique, de celui de Ravenne en particulier? Je ne saurais le dire. Mais je rappelle la parenté certaine qui existe entre deux autres monuments de Ravenne et de Salonique : les mosaïques du mausolée de Galla Placidia et celles de l'oratoire Hosios David que, plus haut, nous avons essayé d'identifier comme un martyrium du prophète Zacharie.

avons essayé d'identifier comme un marlyrium du prophète Zacharie\*.

Le même panneau de la Vierge est complétée par deux groupes de médaillons quasi symétriques : deux à gauche, trois à droîte. Ces médaillons, à coup sûr, font partie de l'ensemble. On voit, en effet, dans chacun des deux groupes, en partant du milieu, d'abord un personnage barbu légèrement tourné vers la Vierge, puis une (à gauche) et deux femmes (à droîte), vues de face. Tous ces personnages sont nimbés. Ce sont donc des saints et des saintes. Les noms de deux des trois femmes, Matrone et Pélagie, qu'on lit au-dessu de leur sépaules, montrent qu'il s'agit de martyres, et probablement de saintes locales. Matrone en tout cas est une martyre de Salonique\*, et c'est pourquoi sans doute un fidèle s'est fait représenter, en attitude de prière devant son médaillon : formule iconographique nouvelle d'ex-voto au martyr. Quant aux deux hommes barbus, aux traits semblables, vêtus d'une tunique et d'un manteau et tournés symétriquement vers la Vierge, ce sont presque sûrement les apôtres saint Pierre et saint Paul. La tonsure que porte le personnage à droîte le désigne comme saint Pierre, et ce détail corrobore

Phypothèse d'une influence de l'iconographie romaine ou italique! On se rappelle que, jusqu'au milieu de ret siècle. Pfiglise de l'Illyricum et de sa capitale administrative. Salonique, étaient sous la juridiction des pupes de Bome. Quoi qu'il en soit d'ailleurs, voici, dans le marlyrium de saint Démétrion, une composition surgestive. Tout d'abord, c'est une démonstration flagrante de l'importance prise des le vir siècle par le culte et l'iconographie de la Vierge en Mère de Salonique, saint Démétrios, ne prend rang qu'à son fanc, à sa droite, et n'occupe pas la place centrale dars une image qui fut pourtant commandée par un dévot de ce saint (sur la même mosaique il se met sous la protection directe du martyr). On constate aussi que, pour ce donateur, un sutre martyr encore, le suint barbu, était un protecteur important, puisqu'il le fait intervenir directement en sa faveur et que, par conséquent, il l'avait invoqué tout de suite après saint. Démétrios. Enfin, ce fidéle n'oubbia pas de faire appel aux apôtres Pierre et Paul et à trois martyres. Mais, a en juger d'après l'iconographie, il a dû se horner, en les nommant, à des formules plus générales. Je ne sais évidemment pas si jamais il a existé une prière concréte qu'on auruit voulu illustrer par cette mosaiquet. Les fresques des catacombes et surtout les décorations des chapelles coptes qu'on étudiers plus loin rendent cette hypothèse parfaitement vraisemblable. Mais, en admettant même qu'il n'y ait pas en d'invocation déterminée qui faisait pendant à la mossique, celléce sous apporte un témoignaçe équivalent de la prête aux saints et martyrs, et son langage est aussi précis et peut-être plus éloquent que celui des paroles d'une invocation. Pour l'étude

<sup>1.</sup> Nous avons signalé déjà, p. 62, note 2, que la mosatque obsidiale de Saint-Serge à Gaza (v.v.s.) offrait un autre exemple grec de ce type.

2. Comparez les têtes du Christ jeune à Hosice David (pl. NL. 1) et du Christ-Bon Pateur su mauschée de Galla Placidia (pl. NX.V. 2). Une moilleure photographie du Christ de Salonique: Xvnoorocutos, dans 'Agy, Ask., 1929, 162, Mg. 22 et pl. 6. L'auteur de cette étude fait le même rapprochement (p. 163). Comme lui, je date cette monaïque du vet non pas du vrt. 8.

3. Dazanave, Origines, p. 265-266. Les Miroculo de s. Démètrios signalent de submitte de sette sainte, aux nortes de Salonique (1914).

<sup>1.</sup> Il existe d'ailleurs d'autres images grequise de s. Pierre lannaré, unes qu'semble provenir de Palestine su de Syrie : Garage, les minausers du trè qu'semble provenir de Palestine su de Syrie : Garage, les minausers du trè grégoire de Naziante de l'Ambresienes (Ambre 48-50), μ'S XXXIX, 1 de XXIX, 1 de propueule stribué à s. Cyrille de Jérassien l'écrepia bookpaare sai puortayaryoré, § 10, éd. Kresmedore, dans Létage (autre, finis), Older, pril Imp. Nouvers, Univ. 1 V. Vicad. Oldémie, 11, Oderse, 1984, p. 243, pril Imp. Nouvers, Univ. 1 V. Vicad. Oldémie, 11, Oderse, 1984, p. 243, pril Imp. Nouvers, Univ. 1 V. Vicad. Oldémie, 11, Oderse, 1984, p. 243, pril Imp. Nouvers, Univ. 1 V. Vicad. Oldémie, 11, Oderse, 1984, p. 243, pril Imp. Nouvers, Univ. 1 V. Vicad. Oldémie, 11, Oderse, 1984, p. 243, pril Imp. Nouvers de la Nouver (a. S. Pierre avail été dont reçus, et Orient depuis une spitrés ancienne.

2. Un graffile relevé sur un mur entre le deux collaitreux Nord près une invocation à la Vierge, à », Démitries et à ». Théotoire (dans cet cet sont monte de la Sottenet, dans "Apy. Acètr., 1918, p. 31 et fig. 42.

du culte qui a pu être rendu, dans un martyrium, au saint du lieu et à d'autres martyrs et saints et à la Vierge, la série des mossiques de Saint-Démétrios à Salonique, nous apporte aussi des documents d'une ampleur et d'une fraicheur incom-

des mossiques de Saint-Demètrios à Salonique, nous apportations des documents d'une ampleur et d'une fraicheur incomparables.

Aucun autre marlyrium antique n'a conservé ses peintures en Orient chretien. Mais, au Forum Romanum, les ruines du grand sanctuaire qu'a été la diaconie de Sainte-Marie. Antique offrent des ensembles de fresques aussi préciouses que les mosaques de Saint-Démètrios. L'égisse du Forum avait été toujours dédiée à la Vierge, et rien ne fait supposer qu'une relique quelconque l'aut jamais assimilée aux marlyrin de la Théotokos. Ce n'est donc pas à ce titre que nous évoquons sei le célèbre sanctuaire romain que plusieurs papes, depuis le vis siscle, entourerent d'une sollicitude particulière. Quoique dédiée à la Vierge, la diaconie, longtemps desservie par des moines grees, servait de cadre à plusieurs cultes subsidiaires, parmi lesquels la vénération des martyrs tenait une grande place; et les peintures murales reflétent admirablement cet état de choses.

Ainsi, la chapelle principale, noyau de l'église de Sainte-Marie-Antique, avait reçu, sous Jean VII (765-707), une décoration compléte, et, sous Paul Jer (757-767) ou Nicolas Jer (508-867), les murs des nels furent couverts d'un autre cycle de fresques, qui formait également un ensemble considérable et cohérent. Nous laisserons provisoirement de côté ces deux séries de peintures, pour les examiner dans un chapitre ultérieur consacré aux cycles christologiques. Mais à Sainte-Marie-Antique, ces décorations systématiques, développées selon un plan prémédité et savant, n'embrassaient point toutes les peintures. La chapelle Nord, qui voisine avec le sanctuaire dédié à la Vierge, formait un lieu de culte spécial. C'était un martyrium des martyrs égyptiens Cirycus et Julitte, et les peintures qui la décoraient en témoignent. Œuvre d'un dispensalor de Sainte-Marie-Antique, le primicier Théodote, ce décor comprend, au milieu du mur de fond, un

Sur ce sanctuaire et ses fresques, voy, aurtout W. de Grunkisen, Sainleise-Asligus, Rome, 1911 (planches et description). Les aquarelles d'après reques, dans Willemar, Mossikoru. Malcreier, II, sont peut-être meilleures desse Griendesen, mais à quedques observations près, l'étude des peintures, et eu mayer par de valeur scientifique. Cf. R. Van Marie, La peinture aits eus mojen de de valeur scientifique. Cf. R. Van Marie, La peinture aits eus mojen de valeur scientifique. Cf. R. Van Marie, La peinture des eus mojen de valeur scientifique. Cf. R. Van Marie, La luga.

grand Grucifiement, image pracipale, et, su demuna, une la mossique de la Vierge trônant à Saint-Demarca, che les saints du lieu, Grycus et Julitte lauxquels les pendens romains ajouterent les princes des apotres, et les demarcas, etches saints du lieu, Grycus et Julitte lauxquels les pendens romains ajouterent les princes des apotres, et les demarcas, Theodote et le pape Zacharie (741-752). Et comme a chargent de transmettre leurs prieres à Mare et au Grast qu'elle tient sur ses genoux. Le role d'intercesseurs attribus aux martyrs est indiqué par leur emplacement, entre la Vierge et les donateurs, et saint Grycus, en outre, est representé dans l'attitude de l'orante.

Dans la même chapelle, les murs lateraux sont occupés par une série d'images historiques qui relatent les soulfrances et le martyre des deux saints de Canope, et cet ensemble de fresques, qui datent du viris soche, offer l'exemple conserve le plus ancien de peintures s'historiques de ce geare dans un martyrium<sup>3</sup>. Mais, plus encore que ces images narratives, deux autres panneaux de la chapelle refletent la dévotion à saint Grycus et de sa merire : ce sont encoire des images votives, indépendantes du cycle historique et ou Théodote, une fois soul, avec deux cierges dans une main, une suire fois accompagné de sa famille, s'est fait représenté en priere devant les martyrs. Le primiciaire byzantin a di feer faire l'offrande d'une image votive speciale, chaque fois qu'il a eu à demander leur intercession en sa faveur.

Tandis que le marigrium des saints Grycus et Julitte rejoignait le sanctuaire de Sainte-Marie Antique du côté Nord, une chapelle symétrique, quoque un peu plus petite, y était adossée du côté Sud. Elle aussi fut dédice à des martyrs, à saint Étienne ou aux saints Anargyres, et toutes les fresques qu'on a pu y relever leur étaient consacrées le long des murs<sup>3</sup>, et nulle part on ri y voit de diété à des martyrs, à saint Étienne ou aux saints Anargyres, et toutes les fresques qu'on a pu y relever leur étaient consacrées le long des murs<sup>3</sup>

Gf. caper, p. 73.
 Goddennists, I. e. pl., XXXV et fig. 96.
 Johnston, I. e. pl. XXXV et fig. 96.
 Joint, p. 163 et suiv. On y trouve les images des saints. Élement mins et Damisa, Abbarye, Protops, Bartha, Domisia, Pastationen.

symétrique, ont eu un caractère votif, et on peut l'affirmer, en tout cas, à propos d'une série de panneaux, indépendants les uns des autres, qui garaissent le bas des murs dans toutes les parties de la vaste égise de Sainte-Marie-Antique. Quelques-unes de ces fresques occupent des niches, Ires nombreuses dans tous les murs de cet édifice, d'autres recouverent les parapets de la seuola cantorum, d'autres encore tapissent les colonnes et les piliers de la nef, ou une partie quelconque des murs du sanctuaire, des collatéraux et de l'atrium. Car cet usage d'offrir à la Vierge, à un seul ou à plusieurs saints une image monumentale a dû se généraliser à un tel point, entre le vir et le xe siècle, que ces ze-rolo envahirent toutes les parties de la disconie. Les sujets de ces images dépendaient des dévotions particulières des donateurs : les uns faisaient l'hommage de sa représentation à la Vierge, d'autres à tel groupe de trois martyrs militaires, d'autres (des femmes sûrement) aux trois mères Marie, Anne et Elisabeth, figurées avec leurs enfants respectifis sur les bras; il y en a qui firent représenter saint Démétrios ou saint Serge ou saint Abbacyr', et il est probable que, dans bien des cas, le choix du martyr de l'ex-voto dépendait du lieu d'origine du donateur. L'abondance des saints orientaux parlerait ainsi en faveur d'une participation importante de Grecs et de Levantins à ces entreprises picturales, qui, réalisées à Rome, reflètent cependant un usage des chrétiens orientaux. Une chapelle entière, dédiée aux Quarante Martyrs, représentés, conformément à la tradition des martyrs, représentés, conformément à la tradition des martyrs, représentés, conformément à la tradition des martyrs, les uns à côté des autres et en attitude d'orantes, dans la niche de l'abside. Offrandes de fideles aux ressources limitées, ces exvoto n'offrent que rarement les portraits des donateurs (un panneau votif du pape Hadrien les portraits des donateurs (un panneau votif du pape Hadrien les portraits des donateurs (un panneau votif d orantes, dans la niche de l'abside. Oltrandes de liteles aux ressources limitées, ces ex-voto n'offrent que rarement les portraits des donateurs (un panneau votif du pape Hadrien l'afait naturellement exception à cette régle). Il est permis néanmoins de ranger toutes ces fresques parmi les images de l'intercession des martyrs ou de la Vierge, en faveur des hommes, et de les ramener au type iconographique qui nous

occupe en ce moment. En dehors du Morigrium de Saint-Sainte-Marie-Antique le lien immédiat qui rattachit, à cette sainte-Marie-Antique le lien immédiat qui rattachit, à cette saint-usire à la dévotion aux différents saint de la chreitente principe de la chreitente cet le vitit siècle, adoptent la même iconographe, saise le nimplifiant les données. J'ai déjà mentionne la célème en simplifiant les données. J'ai déjà mentionne la célème au vit siècle, à la Vierge et aux martyrs Felix et Adauctus (pl. XLVII, 2). Sur cette image, la Vierge tronaul présente remplaçant les anges ou les apôtres, de part et d'autre de soi siège couvert de peries et de pierres. La donatrie approche de gauche en présentant, posés sur us linge blanc, deux cierges, et c'est le martyr Adauctus qui se charge dis soin de l'introduire auprès du trône céleste. Represant le gente de saint Démetrios qui introduit le donatent anonyme de la mosalque de Salonique, Adauctus qui se charge dis soin de l'introduire auprès du trône céleste. Represant le gente deux cas, comme dans bien d'autres du même genre, les iumagraphes renouvellent au profit des donateurs, simples mortels, le geste que par ailleurs ils attribuent aux anges et aux apôtres introduisant les martyrs et le l'une à l'autre de ces categuries d'images, on voit seulement le martyr chaquer de rôle et, d'introduit, devenir lui-même introducteur. Et rien ne montre plus éloquemment le caractère systématique de cette iconographie et le principe hièrarchique appliqué aux rapports entre Dieu, les martyrs et les hommes. L'iconographe e su d'une façon simple, mais convaincente, marquer la position du martyr, intermédiaire attitré entre l'une t les autres.

Je nommerai, enfin, en laissant de côté mantes autres fresques votives du vys au xy siècle, disséminées dans les feglies de Reme ? l'exemple du portrait du pape Jean VII figuré à genoux auprès d'une Varçe crante, dans un oratoire de la basilique Vaticane<sup>8</sup>. La chapelle que ce pape avait

<sup>1.</sup> Ibid., fig. 68, 84. Cf. fig. 75, 76, 85, 99; pl. XXVIIII, XXIX, XX. 2. Willeman, f. c. 2. Grownian, f. c., fig. 69, p. 93-94.

MARDCOII, dans Name Bulletins, X, pl. VI. WIXFERT, f. F., pl. 126.
 Co sont les exvoto de ce genre qui, à suite epoque, renument l'effectuerel, dans les égiess et les oratoires climérieux de Boine. Ct. Vax Maxis, s., chap. 11-1V, p. 23 et aure, de et aure, 67 et nuiv.
 Chapelle de la Vierge ou del Présente une d'Pronespe. Reproductions de monafique qui comprennent le pannen void, dans Vax Becomis et monafiques qui comprennent le pannen void, dans Vax Becomis et

dédiée à la Vierge conservait une relique de la crèche ; c'était donc un marigrium au même titre que l'église de la Natività de Bethléem. Mais le culte de toute relique, nous le savons, même s'il s'agissait d'un objet matériel comme la crèche, s'adressait toujours à un saint personnage; aussi, c'est la Mère de Dieu qui — le nom de l'oratoire le dit déjà — était la sainte patronne de la chapelle. Et c'est pourquoi, tandis que des scènes historiques y célébraient les théophanies du Christit c'est la Vierge-Reine qui occupait le mur du fond de l'oratoire. Et, tout comme dans les marlyria, son image monumentale représentée scule sur le panneau central de la décoration lui attribuait le geste de l'orante. Or, c'est auprès de cette Vierge orante que le pape s'est fait représenter, à genoux et profondément incliné, et la signification de ce rapprochement de l'orante et du fondateur est exactement la même qu'ailleurs dans les compositions votives des marlyria: la Vierge reçoit les prières du pape et les transmet, en y joignant les siennes.

CLOUZOT, L. c., fig. 266-278. C'est sans raison que les auteurs de cet ouvrage (p. 216-217) mattent en doute l'attribution de l'ensemble de ces mosalques au temps de Jean VII (705-707). 1. Sur ces images, voy. infra, chap. IV.

### CHAPITRE III

# EMPLACEMENT DES IMAGES DES SAINTS DANS LES MARTYRIA

Les images qui interprétaient le thème iconographique du martyr se profilaient sur les voûtes et les murs des martyria. Mais y avait-il un système dans leur distribution, et les emplacements qu'on leur réservait dans ces sanctuaires étaient-ils fixès par une tradition? Nous sommes loin d'une réponse satisfaisante et définitive à ces questions, faute d'un nombre assez grand de témoignages archéologiques.

Dans les pages qui suivront, nous enregistrerons simplement les quelques faits acquis et nous y joindrons un certain nombre de considérations sur l'emplacement des images des saints dans les sanctuaires archaiques.

On se souvient que l'image du martyr la plus typique, à l'époque ancienne, le montrait debout et de face dans l'attitude de l'orante. Les plus anciennes figurations de ce genre remontent au rvé siècle, et nous avons pu montrer qu'elles se rattachaient à la tradition du portrait funéraire paléochrétien tel que nous le connaissons d'après les peintures des catacombes. Il est à présumer que les premiers portraits des martyrs en orante, comme d'autres portraits funéraires, étaient fixés dans le voisinage immédiat de leurs tombeaux, et c'est à cet usage antique que nous devons probablement la fréquence des images du martyr-orante installées dans le creux d'une niche et notamment de la niche absidiale.

G'est dans l'abside du chœur, en effet, et en son milieu qu'apparaissent les portraits des saints titulaires de l'église

de Saint-Apollinaire in Classe (pl. XLI, 1), de l'oratoire Sainte-Félicité dans la catacombe Massimo (pl. XIX, 1), de la chapelle d'Abou-Girgeh près d'Alexandrie (pl. LX, 3). Agnellus nous certifie qu'une image analogue de saint Pierre Ghrysologue occupait l'abside de l'églies Saint-Jean élevée à Ravenne par Galla Placidia<sup>3</sup>. C'est le même emplacement qui est réservé à une représentation de sainte Agnès, sur la mosaique de l'abside de son marlyrium aux portes de Rome, Enfin, le témoignage d'une mosaique célèbre de Saint-Georges de Salonique nous laisse supposer le choix du même emplacement pour les portraits d'une série d'autres martyrs (pl. XXXIII, 1 et 2; XXIX, 1; XXX, 2). En effet, l'auteur de cette peinture qui comprend huit pauneaux semblables, nous montre sur chacun d'eux des martyrs en prière devant le chevet d'une église, avec une niche profonde creusée en om milieu. Ces saints se profilent ainsi sur le fond de l'abside qui, dans leurs martyria respectifs, a dû recevoir leurs effigies son milieu. Ges saints se profilent ainsi sur le fond de l'abside qui, dans leurs martyria respectifs, a dù recevoir leurs effigies en orante. Une niche analogue se creuse derrière quelquesunes des plus anciennes images de saint Démétrios (par exemple pl. XXXI, 1) qui pourraient bien remonter au prototype initial de cette iconographie, une mossaique dans l'abside (sujourd'hui détruite) du grand martgrium de Salonique. Certaines images de saint Ménas (pl. XXXI, 3) parleraient en faveur d'un modèle semblable. Et rien ne me paraît plus probable que l'hypothèse de portraits monumentaux analogues, dans les martgriu de tous les saints qui, dans l'antiquité, ont été représentés dans l'attitude de l'Orante, tels par exemple saint Phocas\* ou les saints Cosme

i. Lib. Pontig. Eccl. Raw.; Mauxe, P. L., 106, col. 516. Sur cette mosalque, la prière du saint a cis rattachée à la célèbration de l'eucharistie (on voyat, a côté du saint, une hostie posée sur l'autel). Cette interprétation vaut peutèrre plus ou moine pour beaucoup, sinon pour toutes les images des martyrs dans l'abside : fixées derrière l'autel, elles pouveient rappeler le rôte d'interesseur qu'on attend du saint forsqu'on célèbre une messe devant un autel qui bui est conservé.

2. Dans l'état actuel de la mosalque, sainte Agnès n'est pas représentée en orante, mais la mosalque du vu' siècle a pu subir des restaurations, el l'image de l'absidé du v' a pu présentée la martyre en attitude de prière. On se souvient que la façude de l'autel du vis-siècle, dans in même église-martgriam, est décorde d'une urante qui semble figurer sainte Agnès (pl. XXXII, 2).—Cf. au Cimiteró Maggiore, vis Nomenteins, sur une fresque découverte en 1930, une martyre (s. Emerennians 1) et à ses pieds deux fidèles prosternés : Jost, dans Renarch, crist., X, 1932, p. 7-16.

3. Médaille en terre prov. de Chersonèse : V. V. Lavyiaw, dans Materialy po archeol. Bessit, n° 23, 1899, p. 30-34. fig. p. 30. Cf. Acta SS, juillet 111 [14 juillet).

et Damien<sup>1</sup>. En plein moyen âge, les ministures comalantinopolitaines du Ménologe de Basile II gardent peut-être le
souvenir de ces orantes d'abside : ony voit, en effet, beancoap
quement pour la prière et dresses devant une architecture
symétrique qui s'approfondit vers le milieu? Il faudrait
supposer par conséquent que l'idée de représenter le martyet il n'est pas difficile d'en deviner la cause.

Rien n'était plus conforme aux habitudes des artistes de
l'époque impériale que de fixer l'effigie portraitique dan
une niche, et les mausolées de la basse époque en particulier
faisaient le plus large emploi de ce motif. Certes, ces effigies
dans les niches étaient normalement des œuvres de la satuaire, mais nous avons la certitude qu'on les imitait parfeis
en peinture, en reproduisant alors en plus de la figure tantòt
le soubassement sur lequel se dressait la statue imitee
(Mérida)<sup>2</sup>, tantôt le cadre de la niche dans laquelle elle était
fixée (Tarragone)<sup>4</sup>. Le dernier exemple est particulierement

1. SCHLUMBERGER, Sigilingraphie byt., p. 58, nº 18. V. 2008 z. Janvier en orante, enfouré de deux candichires et de fidèles, sur une freque de la ceateomhe de Naples qui porte son nom canance, and en verse de la ceateomhe de Naples qui porte son nom canance, and porte de la ceateomhe de Naples qui porte son nom canance, cette que no permit dédaire de l'iconographie d'une mosatque aujoun'hui détruite, a l'agène Sainte-Impàrim de l'iconographie d'une mosatque aujoun'hui détruite, a l'agène Sainte-Impàrim de Rome, su Vinimal d'essin de Campine, dess Anances, l'e. q. 1, 270, c. Cette mosatque remontail au régne du pape Serge. 687-701. Compare les deux serpente, qui flanqueret la sainte aux deux chameaux de saint Mense al sux favore de sainte Tribele, sur leurs images courantes (pl. LXIII, 74/8). En Transacurais la plus ancienne image de la suitte nationale des Géorgies, sainte Ninc, le figure en orante (chapteau du x² ». a Olal; cette imagraphie s'y monitent junqu'au xvir ». (Amiranakviu, dans Massage Unparaki, II, 1. 1929, p. 113. h. 1.
2. Il Menologio di Bazilio II, pl. 29, 40, 63, 64, 66. Mem attitude pour de nombreux confessaura. Les huit pannessax de la complei, Saint-Georgie de-Salonique, offrend une première version d'un emityrage litures e, dans noules hiographiques des manuscrit de la fin du x² s' sich; but of comme le brêve les ministures de ce manuscrit de la fin du x² s' sich, sout comme les heises ainte (pour l'architecture, v. signe, 1. p. 81, 89, Oucleuse une de ministure des universes de commandere de Ménisiq. Une one-basilier remusitation de v. v. v. v. v. v. v. (1, p. 81, 89, Oucleuse une de ministure de la mode sa June Superior de Execuciones y Antipiedades, Madrid, 1917. c'itiliana, dans June Superior de Execuciones y Antipiedades, Madrid, 1917. c'itiliana, dans June Superior de Execuciones y Antipiedades, Madrid, 1917. c'itiliana, dans June Superior de Execuciones y Antipiedades, Madrid, 1917. c'itiliana, dans June Superior de Execuciones y Antipiedades, Madrid, 1917. c'itiliana, dans June Supe

intéressant, car il apporte un spécimen certain de portrait funéraire peint imagné dans une niche. Or il se trouve sur une dalle sépulcrale chrétienne et appartient à cette série de measiques tombales qui sont contemporaines des premières images monumentales des martyrs. Ces dernières, lorsqu'elles étaient peintes dans une niche du martyrium funéraire, ne devaient guére se distinguer des portraits sépulcraux du type de Taragone, sauf par le geste des bras en orante. Mais nous savons que celui-ci, s'il est absent de la mosaïque tombale de la ville ibérique, était tout à fait banal sur les portraits funéraires paléochrétiens<sup>1</sup>.

Enfin, si le portrait du martyr auprès de son tombeau suivait une tradition de l'art funéraire en occupant une niche, celle-ci n'était autre que l'exèdre sépulcrale, toutes les fois que le monument cimetérial du saint se présentait en abside isolée ou en édicule rectangulaire muni d'un chevet en abside, Le tombeau du saint se trouvant à l'intérieur ou devant cette conque, la surface concave de celle-ci s'offrait tout naturellement comme emplacement au portrait du saint. Et cet emplacement a été retenu ensuite, dans les sanctuaires plus considérables qui encadrèrent les reliques du martyr, parce que l'image du saint en orante, qui s'élevait du fond de l'abside sous une représentation de Dieu, se dressait immédiatement derrière l'autel et, en reproduisant le geste du prêtre devant la table eucharistique, donnait une idée très exacte du rôle d'intercesseur qui est celui du martyr. Il n'est peut-être pas superflu de rappeler en outre, à propos de cet emplacement du portrait idéalisé du saint dans la niche du chevet et au delà de l'autel, l'aménagement de l'unique hérôon dont nous connaissons mieux les installations cultuelles. Je pense à l'hérôon de Kalydon² où le dispositif à l'intérieur de l'abside répond, comme dans les marlyria, au même besoin de commémoration cultuelle d'un défunt, auprès d'un autel fixé au-dessus de son tombeau et même en présence d'un reliquaire (pl. XX, 1 et 2 : XXI,

les mêmes conditions exactement que les portraits des saints en orante, au milieu de l'abside de leurs marlyria. Des uns aux autres, il n'y a que la technique qui sit changé, la peinture ayant, remplacé la statuaire.

## 2. CONQUE DE L'ABSIDE ET COUPOLE

D'autres sujets qui faisaient partie de la décoration des martyria antiques se partageaient la voûte en quart de sphère de l'abside et la coupole qui couronnait ces petits sanctuaires. Je viens de rappeler qu'au-dessus du martyrorante, dans l'abside on voyait parfois une image de Dieu. A Saint-Priscus de Capone (ve siècle), Dieu n'est figuré que par une Main qui descend du ciel (pl. XLIV, 1); ailleurs, comme aux Saints-Cosme-et-Damen et à Saint-Vital (pl. XLII, 1, 2) ou dans la basilique de Parenzo¹, ce sont des compositions plus complexes que nous avons sansyisées au chapitre précédent et dans lesquelles les martyrs sont représentés aux côtés du Christ, des anges et des apôtres. Toutes ces figurations dans la conque où apparat Dieu nous transportent au ciel, dans le séjour de Dieu et les jardins paradisiaques de l'au-delà où les saints communient avec le Seigneur<sup>2</sup>. D'autres sujets qui faisaient partie de la décoration de

V. supra, p. 24 et s.
 V. supra, t. I, p. 340,

Les images qu'un réserve pour la coupole des mactyria appartiement également en coyaume céleste! A Baint appartiement également en coyaume céleste! A Baint appartiement également et coyaume céleste! A Baint un ciel personné détoiles, quel qu'ait été le sujet iconograma ciel personné détoiles, quel phique escut de catte partie de la monaique détroile, que le parsonné du avirre siecle n'es pos su comprendre! Dans le monaide de Galla Piscolla, étroitement apparenté ous monaidre de Galla Piscolla, étroitement apparenté out at par la place qu'on y réserva à une image de la passion de at par la place qu'on y réserva à une image de la passion de at par la place qu'on y réserva à une image de la passion de at par la place qu'on y réserva à une image de la passion de la partie de la contra la composit intre un ciel bleu étoile suit la grant la composit mite un ciel bleu étoile suit lequel se détache une croix luminesse et les molts de l'Apocalypse! Le ciel de cette voûte évoque visiblement le l'Apocalypse!

the foundation of the companion of the control of t

Remament des temps eschatologiques qu'annoncers l'apparition d'une croix. Et le chors d'une croix comme image entrele de la Gité céleste est perticulirement significatif, lorsqu'on se trouve dons un mausoide ou un mariprium, puisque la croix, image du triomphe sur la mort est aussi un symbolo des pessions paraillele du Christ et est martyrs et appartient à ce titre à l'iconographie de ces derniers. Aussi, c'est une croix dans le genre de celle du mausoide revennate qu'il convient de reconstituer su sommet de la compole à Saint-George de Salonique, ou le pourtour de la vofité garde une conte de la férusalem céleste habitée par les martyrs.

Il a été question de cette fameuse bonde de monsiques (pl. XXXIII, 1 et 2) où des figures de martyrs-ermites se profilent devant des architectures somptueusses. Il nous importe cependant de montrer que cette composition réservée à la coupole entre dans la catégorie des visions célestes. Fidèle à un principe des artiales de son temps, lorsqu'il s'apit de vottes et de plafonds, le monainte de Solonique fait passer les préoccupations décoratives avant la démonstration par l'image. Les buit tableaux qu'il fix en las ade la coupole entre dans la catégorie des visions célestes. Fidèle à un principe des artiales de son temps, lorsqu'il s'apit de vottes et de plafonds, le monainte de Solonique fait passer les préoccupations décoration du membre zone craementale et les personnages y sont un peu noyée au milleu d'un décor architectural trop abundant. Mais en reprenant des montifs courants d'une décoration hellenstique, que nous connaissons d'après les fresques de Pompél et les monaèques de Damus, de Jérusalem et de Belbhème. le peintre de labonique arranges les architectures ornementales de manère à évoquer sur chaque panneau l'intérieur du checu egilse. Non seulement une abside y marque partoul le centre deside un espace ètroit — le cheur — à l'intérieur duquel se soule un espace d'entit — le cheur — à l'intérieur duquel se soule un espace d'entit — le cheur — à l'intérieur duquel se

permis de reconnaltre un trait plausible des églises antiques dans la rangée d'arcades qui s'ouvrent dans le mur incurvé des absides. Bref, comme au baptistère des Orthodoxes à Ravenne et sur un graffite romain sur lequel nous allons revenir, il s'agit de représentations idéales de la partie la plus sacrée des sanctuaires chrétiens.

Or, on peut affirmer également que ces églises symboliques, à Salonique comme à Ravenne et sur le graffite, cherchaient à évoquer la domus Dei éternelle, la cité de la Jérusalem celeste. Et c'est le graffite qui en apporte la preuve. On y trouve en effet', à l'entrée du sanctuaire idéal, un défunt qui se tient en orante devant l'édifice idéal où il va pénétrer, et dans le fond de celui-ci, le siège qu'il occupera au Paradis. La comparaison avec les panneaux de la coupole de Saint-Georges est d'autant plus suggestive que le petit personnage aux bras levés fait un pendant certain aux martyrs-orantes. De son côté, la mosaïque du haptistère de Ravenne présente une allusion directe au sujet véritable de ses images d'architectures, en faisant apparaître derrière le sanctuaire les hosquets du jardin paradisiaque<sup>2</sup>.

Bref, la bande de mosaïques sur le pourtour de la coupole, à Salonique, est une image du séjour des martyrs dans la cité céleste. C'est une variante iconographique d'un thème que, par ailleurs, l'art paléochrétien avait traité en figurant les apôtres dans l'enceinte de la ville décrite par les apocalypes?, et que d'autres mosaités reprendront au ux\* siècle, sur l'art triomphal de Sainte-Praxède (légions de saints pénétrant dans les murs sacrès de la Jérusalem céleste).

Une dernière image de la coupole, dans un martyrium antique, confirmera nos conclusions. Dans l'oratoire Saint-Victor, à Saint-Ambroise de Milan (pl. XXXVI, 1), c'est sur un «ciel d'or « que se détache le médaillon avec le buste du martyr, et la Main divine qui le couronne nous ramène à un thème iconographique qui se joue au royaume de Dieu.

L'Orient n'a plus un seul monument à nous offrir pour le décor des c

Inser. christ. urbis Romar, N. S., 1, nº 1821, р. 230. Манисски, dans em arch. crist., 6, 1929, р. 359 et s., 1g. 5.
 Van Brachens et Couver, I. e., 1g. 1111.
 Notamment sur les surcophages: Wilferny, Sarcofagi cristiani antichi, LXV, LXXII, etc.
 Van Brachen et Clouter, I. e., 1g. 295-298.

et relative à la coupole de Sainte-Sophie de Constantinoples, maçons de Justinien chargés de la construction de la fameuse auterner en quelque sorte les assises de pierres et les fragments de corps saints. Comme une matière de cohésion miraculeuse, ces reliques assurerent la solidité inébranlable de la voûte. Ge ne sont plus seulement les images des martyrs, mais leurs fixés dans la demi-sphère de la coupole.

Une autre légende nous vient d'Arménie. Elle remonte au vé siècle et évoque plus directement une décoration de la coupole des martyria. En décrivant la visson de saint Grécier l'Illuminateur, si importante pour l'histoire de l'architecture arménienne, Agathange parle d'abord des quatre colonnes de feu qui montèrent des lieux consacrés par la passion des premiers martyrs; di signale ensuite les arcs qui vinrent se poser sur les colonnes et la coupole qui couronna ce martigrium de rêve. Puis il ajoute : saint Grégoire d'illuminateur, se de blanc, les figures des trente-deux premières martyres de l'Arménie.

Si cette vision, nous l'avons dits, s'inspire visiblement de l'architecture des martyres de l'Arménie.

Si cette vision, nous l'avons dits, s'inspire visiblement de l'architecture des martyris et les figures des trente-deux premières martyres de l'Arménie.

Si cette vision, nous l'avons dits, s'inspire visiblement de l'architecture des martyris archiques arméniens, il en va de même pour le trône, la croix et la phalange des saints, que les mosaïques ou les fresques dans les voûtes des premiers martyris a nien toffert les mêmes compositions qu'en Italie, en y faisant apparaître, dans une vision céleate qui compenait la croix lumineuse (comme au Mausolèe de Galla Placidia et probablement à Saint-Georges de Saionique) et le trône du Seigneur (comme au baptisére de Ravenne et sans doute à Saint-Priscus de Capoue) des rangées de martyres portant les vêtements blancs des habitants de la Cité éternelle.

On retiendra cependant un détail : si d'après cette légende.

On retiendra cependant un détail : si d'après cette légende,

Δείγγορις περί τῆς ἀγίας Σορίας, dans Seripl, orig. Const., δt. Prages,
 p. 92, cf. p. 99. V. aussi G. Constous, de S. Sephia, 6d. Bunn, p. 141.
 A. ΑλΑΥΜΑΝΙΝ, ch. CII, § 114-115, 6d. Langiols, p. 157-158 (Cell. des historiese et modernes de l'Armenia, I, Paris, 1867. Même taxie dans Arle SS.
 p. V. supra, C. I, p. 181.

immédiatement au-dessous, sur les arcs qui la soutiennent. L'idée, en ce qui concerne le lien avec les couvertures, est peut-être la même, mais l'endroit précis réservé aux martyrs s'est déplacé. Et nous pouvons fort bien imaginer ces portraits dans les arcs, enfermés très certainement dans des médaillons, puisque ce parti aussi a été adopté plus d'une fois dans les églises des martyrs et peut être considére comme typique pour leur décoration.

Ge que les églises à reliques de l'Arménie montraient probablement, nous le voyons aujourd'hui encore dans plusieurs oratoires du vie siècle en Italie. Ainsi, vers 520, sous l'archevêque Pierre II (494-519) de Ravenne<sup>1</sup>, on fixa sur les arcs qui soutiennent la voûte de la chapelle archiépiscopale, dédiée à l'apôtre saint André, six portraits de martyrs et six autres de femmes martyres. Entre 532 et 543 l'evêque Euphrasius choisit pour emplacement à douze portraits de martyrs l'intérieur de l'arc triomphal de sa basilique de Parenzo. Et, vers 545, son collègue de Ravenne, Maximilien, ajouta des portraits de martyrs à ceux des apôtres dans l'arc qui précède le chœur de Saint-Vital. On pourrait multiplier ces exemples, en y rattachant, pour le vé siècle, celui de la chapelle Saint-Victor à Milan, déjà mentionnée, où les portraits de quatre martyrs (et de deux évêques) se trouvent entre les fenêtres de l'oratoire. Ce dernier exemple, ainsi que ceux de Saint-Vital et de Saint-Pierre-Chrysologue à Ravenne, prouvent en outre que dans ces séries de portraits fixés sur les arcs et entre les fenêtres des sanctuaires ne figurent point les images des saints patrons de ces marlyria: tandis que celles-là occupaient une place plus en vue et plus centrale (sommet de la voûte, conque de l'abside), ce sont les martyrs oùvezo, probablement ceux dont la même église possédait des fragments de reliques, qu'on honorait ainsi de portraits formant une espèce de couronne autour de l'image centrale du saint local. Il y a la peut-être aussi un souvenir de dispositifs analogues dans les sanctuaires draient des statues ou des images d'autres divinités adorées

. Kilo, 16, 1920, p. 53. GEROLA, dans Feliz Recenna, IV, 1934.

Van Berchers et Clouroy, L. c., fig. 221.

Idd., fig. 194 et p. 153.

Ges groupements d'images amoncent les corolles dechapelles-confessions que l'exchitecture médiévale d'Occident les groupera autour d'une crypte rale. Cf. supra, t. 1, p. 510.

les images des martyrs se trouvaient bien dans les parties dans le même sanctuaire, ce n'est plus dans la coupole, mais statue de l'empreur régnant était accompagnée de status pourrait étre utile! Yimage du héros-ancêtre avait à ses côtés (Kalydon)<sup>2</sup>.

En résumé, malgré la pénurie des monuments, nous avons rium et montrer que des emplacements determinée trait atypiques de la décoration du marty-réservés de préférence à certains aujets important étaint. Mais cet en concerne que l'abside et la coupole, avec les arci qui les encadrent. Tout ce qui touche à la décoration du marty-réservés de préférence à certains aujets importantes. Mais cet en concerne que l'abside et la coupole, avec les arci qui les encadrent. Tout ce qui touche à la décoration du marty-réservés de préférence à certains aujets importantes. Mais cet encadrent. Tout ce qui touche à la décoration des murs droits est beaucoup plus incertain, et ceti pour une raison été décorées plus rarement que l'abside et la coupole. En outre, lorsque la décoration était en mossique, il était d'un usage-courant d'en arrêter les panneaux au pied des arcs et des voûtes. Il n'est donc point étonnant que le peu de monuments qui nous restent nous renseignent moins bien sur le repertoire des sujets qu'on déployait sur les murs des martyris audessous des corniches et que le système appliqué à cette partie de la décoration, si jamis il y en eut, nous échappe. La procession des martyrs, dans la nel de Saint-Apollinaire-le-Nouveau (pl. XLVI, 1 et 2) est un hapax ; cette fondation royale, puis impériale, ne saurait servir de modéle typique, et il ne faudrait surtout pas rattacher à la décoration normale d'un martyrium de saint le cycle d'images évangéliques qui occupe le haut des murs latéraux. De même, le groupe de sujets eucharistiques, dans le cheur de Saint-Vital, n'appartient pas en propre au martyrium, mais à l'église où se célèbre le culte normal.

le culte normal.

Plus instructif est le cas de Saint-Venance, oratoiremartyrium rattaché au baptistère du Latran au vu\* siècle

(pl. XLIII) : débordant sur le mur droit des deux côtés de
l'abside, la rangée des martyrs qui en occupe la partie basse

Sur ces groupements, v. Alrötos, dans Röm. Mill., 49, 1834, p. 68.
 V. supro, p. 168. Un souvenir possible de cette pratique, dans une sign v. alecte, Saint-Jean-Rapitate à Favenne, où, d'après un texte, une ver ve alecte, de portraits impériaux se voyait sur le mur de l'absida : Gas L'ampereur, p. 28.

se prolonge sur toute la largeur de la nef<sup>3</sup>. C'est même la, face aux fideles tournés vers l'autel, que se tiennent les huit martyrs dont la chapelle conserve les reliques, huit saints pannoniens qui tous sont figures debout et présentant à Dieu leurs couronnes. Mais, à n'en pas douter, il ne s'agit que d'un développement de la composition absidiale, où une Vierge orante préside à une réunion d'apôtres (suivis de ces huit martyrs). Ensemble, ils contemplent et acclament le huit martyrs). Ensemble, ils contemplent et acclament le huit martyrs). Ensemble, ils contemplent et acclament le la Souverain celeste figuré dans la conque<sup>3</sup>. Le parti adopté à Saint-Venance présente un intérêt plus général, car on voit la même ordonnance dans la chapelle n° 28 de Baouit (pl. L., 2)<sup>3</sup>. Moins développé que dans l'oratoire-marigrium romain (faute de place), on y retrouve le même thème qui, de l'abside, se répand sur le mur Est voisin : tandis que, dans la petite niche centrale, des anges encensent et acclament une vision du Christ-Enfant, que sa Mère présente aux foules (pl. LIV, 1), sur le mur droit ce sont des martyrs alignés, figurés en pied, leur offrande (les saints anargyres Gosme et Damien tiennent leurs étuis à médicaments), sur la main gauche recouverte du pan de leur manteau, c'est-à-dire exactement comme à Saint-Venance\*. Toute influence de l'une de ces décorations sur l'autre étant exclue, la parenté étroite des deux ensembles prouve simplement qu'on a suivi, dans les deux cas, le même type de décoration du mur devant l'abside. L'origine orientale de c. type est rendue presque certaine par l'exemple de Baoutt, dont les peintures ne doivent certainement rien à l'art latin, et mieux encore par deux monuments hellenistiques, à Doura, antérieurs aux plus anciennes décorations chrétiennes d'Orient et d'Occident. Je pense au mithréum et à la synagogue de Doura, où des fresques du n'e et du nie siècle représentent déjà, de part et d'autre de l'abside, sur le mur dans lequel elle est creusée, de grands « portraits » des

1. Van Berchem et Clourov, I. c., fig. 252, 254.

2. Sur ces compositions abhidiales qui figurent des théophanies-visions, v. infru, p. 179 et s.

3. Clifora, dans Mémoires de l'Inst. du Caire, XII, 2, 1906, p. 153 et s., pl. XCVI et s.

4. Sur une autre fresque de Baoult, les martyrs reprennent exactement legeste des saints sur la mosalque de Saint-Venance et présentent leurs couronnes : chapelle 3, dans Citorax, Mémoires Inst. du Caire, XIII, t. pl. XXI.

V. sussi deux peintures semblables à Saints-Marie-Antique, à Rome : Wittpar, Mést. a. Moler, pl. 185, 195.

5. P. Convoxt, dans Execucitions at Dura-Europos. Report of the Seventh and Elighth Scason, 1939, pl. XVI-XVII du tirage à part.

les images de Zoroastre et d'Ostanes DES SAINTS

les images de Zoroastre et d'Ostanes (?) siégeant en «didargesistres superposés deux images de Moise, Abraham et attitudes et les allusions à des épisodes de l'histoire sacrée, toutes ces images se distinguent des tableaux narratifs qui se déploient sur les panneaux voissus. Quoique dramatisés, ce sont bien des portraits qu'on a tenu à placer devant les murs qui encadre immédiatement la niche sacrée. Tout Baoutt, lis prolongent et complètent la normalistre de la niche, consacrée au triomphe de Mithra et à celui du Lion de Juda<sup>2</sup>. Une mossique chrétienne du vit siècle, au Mont-Sinai prouve que la tradition des pientures monumentales hellénistiques s'était prolongée effectivement dans le décor des églises d'Orient et de Rome : on y retrouve, en effet, sur le mur qui entoure l'abside, c'est-à-dire à la même place que dans la synagogue du inte siècle à Doura, les mêmes scènes avec Moise.

3. Manages avec de la chardina de la decor des compositions de mêmes scènes avec Moise.

### 3. MURS DES NEFS

Les descriptions des scènes de la passion des saints dans les martyria d'Asie Mineure<sup>3</sup> ne situent point ces peintures par rapport à la saile on elles se trouvaient. Et nous n'avons plus, en fait d'analogies, que le cycle haglographique du début du vitire siècle dans la chapelle-martyrium des Saints-Cirycus-et-Julitte, à Saints-Marie-Antique, pour imaginer l'emplacement de ces peintures du rive et du ve siècle. Or, il est évident que, de l'Asie Mineure à Rome et du rive au vitir siècle, sans parler des différences probables du cadre architectural, la manière de présenter les miracles d'un martyr, auprès de

1. Du Messit, du Ruisson, Les peinfures de la spragoque de Doure Europas, sof the Sight Season, 1936. Gandars, dans Reo. Hist. Relig., t. 123, 1941, pp. 176-177 et t. 124, 1941, fig. not p. 17.

2. Dans la décoration de la synagogue, le panneau central représents le triempte de Valvé, au moyen d'une image du Llon de Joha en gloire et d'une Majenté de Douvid ; Ganzan, t. et., t. 123, p. 13s et s., fig. 4 et 5.

3. V. supra, p. 71-72.

4. Dans cet orstoire, le cycle des deux martyrs occupait toute la partie 4, bante des murs ; Gacumenn, Sainle-Marie-Anlique, p. 123 et s., pl. XXXIV et XLII.

ses reliques, a pu changer sensiblement. On remarquera sinsi que, dans la chapelle romaine, ces images sont placées à une hauteur considérable et ne semblent pas mises sous le regard des fidèles, comme les peintures qui frappèrent l'imagination des grands sermonnaires du temps de Julien et de Théodose II me semble que ce cycle hagiographique, dans la chapelle romaine, est déjà un peu relégué au second plan, au profit des grandes peintures-icones du mur du fond (pl. XLIV, 3) et d'autres images votives, conformément à une évolution typique pour la peinture murale grecque entre le v²-v¡s et le viiì\*-[x² s., qui reflète la vogue montante du culte des icones. Tandis que, aux origines et jusqu'au vie siècle environ, l'image (en dehors de ses qualités esthétiques) gardait toujours, comme dans l'antiquité, le prestige d'un témoignage direct sur les hommes et leurs actes et qu'en conséquence on y cherchait, par exemple, la représentation poignante des horreurs des tourments infligés aux martyrs, les Grecs d'une époque plus avancée demandaient plus souvent à la peinture un moyen de contempler le divin, c'est-à-dire un intermédiaire pour le contact immédiat et ineffable avec l'intelligible. Du même coup les dramatiques figurations des supplices cédèrent la place, dans l'attention des lideles aux, vortraits-isses de l'intelligible. pour le contact immédiat et ineffable avec l'intelligible. Du même coup les dramatiques figurations des supplices cédérent la place, dans l'attention des fidèles, aux portraits-icones et, dans les décorations, les scénes narratives allèrent se retirer aux registres supérieurs des murs et dans les vestibules. Les fresques de la chapelle des Saints-Girycus-et-Julitte reflètent ces idées à l'époque où leur influence commence à s'étendre sur tous les domaines de l'imagerie. Sans doute, ces peintures ont été exécutées à Rome, et peut-être par des Italiens, mais étant donné l'époque à laquelle elles appartiennent, les sujets qu'elles traitent et la nationalité du donateur, qui était Grec, il est légitime de reconnaître en elles des manifestations du goût byzantin de cette époque avancée. Or, ceci diminue encore la valeur du témoignage de ces peintures romaines sur l'emplacement exact des scènes de la passion des saints, dans leurs martyria primitifs de l'époque antique.

Grâce aux mosalques de Saint-Démétrios et aux fresques

Grâce aux mosaiques de Saint-Démétrios et aux fresques de Sainte-Marie-Antique nous voyons l'importance que les images volives<sup>3</sup> avaient reçue dans les marlyria de l'antiquité et la place considérable qu'on leur y réservait, en dehors des compositions spéciales des absides et des coupoles. Mais,

identique dans le fond, le témoignage des deux monuments expliquer l'emplacement de ces ex-volo. On se rappelle qu'à Sainte-Marie-Antique, ils étaient disséminés à travers tout l'édifére cultuel, tandis que dans le sanctuaire de Salonque ils formaient deux groupes suffissamment nets et distincts, fixés l'un à l'entrée de l'abside, l'autre sur le mur qui sépare les deux collatéraux Nord. Or, le caractère de chacun des deux sanctuaires explique cette distribution des ex-voto: l'église romaine, une diaconie, n'était pas elle-même un marligrium et n'abritait pas de corps saint; en dehors de l'autel, aucune autre partie de l'édifice ne devait y être considérée comme particulièrement ascrée. Au contraire, le annetuaire de Salonique, un marligrium authentique, conservait deux reliques importantes : le tombesu de Saint-Démétrios, qu'on croyait reconnaître dans l'édicule hexagunal qui s'élevait dans la partie Nord de la mé centraie, et la relique du sang du même martyr, qui était déposée dans un petite crypte à l'entrée de l'abside! On comprend des lors qu'à Sainte-Marie-Antique les penitures voitves ont pu être fixées dans n'importe quelle partie des nefe<sup>‡</sup>, tandis qu'à Saint-Démétrios on a voulu les rapprocher des deux lieux sanctifiés par les reliques : les abords de l'abside et les collatéraux Nord. Les mosaiques s'y pressaient autour des reliques somme ailleurs les tombeaux des fidèles autour d'un corps saint. Il est évident que ce dernier parti devait être plus typique pour les vrais marigiria, et nous pouvons admettre ainsi qu'à l'époque ancienne le groupe des images votives s'étendait sur les murs en partant de l'emplacement des reliques. Ici encore, comme pour les images de la passion du martyr, son tombeau, ou toute autre relique, attirat vers lui les figurations artistiques. Ces peintures votives vers lui les figurations artistiques. Ces peintures votives pouvaient même occuper une partie de l'abside ou du chœur, lorsqu'il s'agissait d'initiatives de personnages exceplionnels, orsqu'il s'agissait d'initiativ

l'empercur (Saint-Vital et Saint-Apollinaire-in-Classe, à Ravenne). Mais s'il s'agissait de donateurs moins haut placés et, d'une façon générale, si le sanctuaire jouissait placés et, d'une façon générale, si le sanctuaire jouissait placés et, d'une façon générale, si le sanctuaire jouissait plui faire l'offrande de peintures votives, on les fixait nécessairement dans la nef, et lorsqu'elles y devenaient suffisamment nombreuses, elles arrivaient, en se juxtaposant, à y couvrir tous les espaces disponibles, comme dans la nef centrale de Sainte-Marie-Antique et dans le collatéral Nord et sur les premiers piliers de Saint-Démétrios. La partie centrale de ce dernier sanctuaire ne semble avoir jamais comporté de décoration iconographique autre que ces ex-votic multiples et étroitement rapprochés, et on peut parfaitement imaginer un type de décoration des martyria antiques qui n'aurait comporté, en dehors de la composition absidiale, que des séries plus longues encore d'images votives. Deux sanctuaires de Doura nous font entrevoir l'aspect que pouvaient prendre des décorations de ce genre : dans le temple des dieux palmyréniens et dans le sanctuaire de Zeus Théos, plusieurs registres superposés de pareilles scènes, avec sacrificateur et au contrait des descrites des des deux palmyréniens et dans le sanctuaire de Zeus Théos, plusieurs registres superposés de pareilles scènes, avec sacrifications des des deux palmyréniens et dans le sanctuaire de Zeus Théos, plusieurs registres superposés de pareilles scènes, avec sacrifications de superposés de pareilles scènes, avec sacrifications des des deux palmyréniens et dans le sanctuaire de Zeus Théos, plusieurs registres superposés de pareilles scènes, avec sacrifications de superposés de pareilles scènes, avec sacrifications des des deux palmyréniens et dans le sanctuaire de Zeus Théos, plusieurs registres experposés de pareilles scènes, avec sacrifications de superposés de pareilles scènes, avec sacrifications de la composition abstincation de la composition abstincation de des dieux palmyréniens et dans le sanctuaire de Zeus Théos, plusieurs registres superposés de pareilles scènes, avec sacrificateurs et portraits des donateurs, recouvrent entièrement les murs de la celle, autour de la composition cultuelle centrale (fig. 140)<sup>8</sup>. Les temples de Grèce offraient des ensembles d'images semblables. Aussi, en Syrie comme en Grèce, les peintres des marlyria n'avaient qu'à suivre un usage antique pour aboutir au résuitat que nous avons observé dans les deux sanctuaires de Rome et de Salonique. C'est ce qui expliquerait l'ancienneté des peintures de ce genre, simples adaptations au culte des martyrs d'une imagerie antique.

1. Il faut rapprocher de ces peintures votives les portraits des fondateurs qu'en introduit depuis le vr siècle (?) dans la composition symbolique de l'abelde (Saint-Vital, Parenzo, Saint-Sorge à Gara). En Occident, cette habitude « sai maintenne su moyen âge (p. ex. les absides de Berrà-la-Ville en Bouragene et de Knechtateden près de Cologne), tandis que l'art gréco-save de la même époque préféra représenter les donateurs (on exemple contraire, à Quantele Riliese, en Cappadoce), dans les antiexes, d'est-à-dire la où l'on fixait leurs tombeaux, et cela même lorsque les corps de fondateur ou donateur ne reposait point dans l'église. On le faisait par humilité chrétienne et parce que la hierarchie religieure s'opposit à ce qu'on taxt des images de simples mortels u milleu des peintures religieures. En Occident, les princes et les évêques continuérent à se faire enterrer à proximité de l'aucle, et cel usage, souvent condamné, mais lennee, fait mieux comprendre la persistance de ces portraits absidieux dans les églises latines.

2. ROSTONZEEN, Dura and ille Art, pl. VIII, p. 69 et s.

Le moyen âge, qui donna un développement extraordinaire à l'iconographie religieuse de caractere historique et symbolet dans les églises toutes les places disponibles, et abandonna vite la pratique de ces ex-voto multipliés et ajoutés au fur et à mesure des commandes particulières. Propre à l'antiquite chrétienne, ce genre iconographique n'a été renouvelé avec la même ampieur que dans les églises occidentales de la fin du moyen fage et de la Renaissance, on l'initiative des individus et une pièté plus personnelle. Mais avant de disparaître, après le vie siècle, les séries de peintures votives qui s'alignaient sur les murs des mortigria et d'autres sanctuaires voués au cuite des saints avaient donné naissance à un élément important des décorations ecclésisatiques du moyen âge.

On se souvient qu'à Sainte-Marie-Antique la grande majorité des ex-voto représentaient non pas des scènes cultuelles, mais des portraits de saints isolés ou des groupes de saints auxquels on faisant l'offrande d'une peinture. A Saint-Démétrios également la suite des panneaux consacrés au saint patron de Salonique est complétée, et parfois interrompue (pl. XLVIII, XLIX), par des mages d'autres saints: Lantôt, par exemple, sur l'un des pières devant l'abside, c'est une grande figure de saint Serge (pl. XXX, 1) ou d'un saint anonyme devant la Vierge; tantôt, esfernès dans des médaillons, sur le mur du collatéral Nord, ce sont des martyrs, hommes et femmes, parmi lesquels on reconnaît les saintes Pélagie et Matrone (pl. XLIX, 1). Matrone, je l'ai rappelé, était une martyre de Salonique qui y avait son propre sanctuaire. N'empéche qu'un dévôt a commandé une imago clipeala de cette sainte, non pas dans son marigrium propre, mais dans cetui de Démétrios et qu'il s'y fit représenter lui-même, en prière devant ce portrait de la sainte. El se pourrait que des reliques de Matrone, de Pélagie, de II se pourrait que des reliques de Matrone, de Pélage, de II se pourrait que des reliques de Matrone, de Pélage, de II se pourrait que des reliques de Matro

périphérie de la basilique<sup>1</sup>. Un fait est certain : la dévotion aux \$\frac{2}{2}\text{son obvaso}\$ était admise et même courante dans le martyrium d'un saint particulier, tout aussi bien que dans une disconie de la Vierge, comme Sainte-Marie-Antique, et cette dévotion, par les peintures votives qu'elle provoquait, élargissait singulièrement le programme iconographique du martyrium. En s'additionnant, les ex-voto aux divers saints y formaient des galeries de portraits, dont on imagine facilement la variété et l'ampleur, à travers les exemples des deux sanctuaires de Rome et de Salonique. Aucun type de sanctuaire antique ne se prétait mieux que le martyrium à la formation de pareilles galeries de portraits commémoratifs de saints, avec pour pièce centrale, l'image du saint du lieu. Il ne faut pas croire évidemment que toutes les séries de portraits groupés sur les murs des sanctuaires archaîques se soient constituées en partant de peintures votives. Dejà les freaques du milieu du m'é siècle, à l'hypogée gnostique (2) du Viale Manzoni à Rome\*, offrent des exemples de portraits alignés de personnages en pied, qui semblent annoncer les

fresques du milieu du mi siècele, à l'hypogée gnostique (?) du Viale Manzoni à Rome<sup>‡</sup>, offrent des exemples de portraita alignés de personnages en pied, qui semblent annoncer les théories des saints dans les sanctuaires chrétiens. Je reproduis un détail de l'une de ces images (pl. XLV, 2), pour rappeler le caractère de portrait qu'on a tenu à leur donner et qu'on retrouvera dans les peintures des saints alignés, dans les églises chrétiennes. Les fresques du Viale Manzoni nous attestent que l'art païen antérieur aux plus anciens exemples chrétiens de portraits groupés connaissait déjà ce thème et réalisait de ces séries de portraits d'une seule venue, et non pas en les ajoutant les uns aux autres à des occasions differentes. Les artistes chrétiens auraient pu se saisir de ces modèles, et je dirai plus loin que cette influence a dà s'exercer effectivement dans certains cas. Mais le témoignage des fresques du Viale Manzoni n'exclue pas le rôle présumé de ex-voto dans la constitution du thème des rangées de saints chrétiens. Les portraits du mausolée romain, tracés sur les murs d'un hypogée, appartiennent à la peinture funéraire et représentent vraisemblablement soit les membres défunts et héroïsés de la famille propriétaire de l'hypogée, soit des personnages historiques vénèrés par le groupe religieux auquel appartenait cette famille. Il s'agit donc de toute

Sur ces chapelles des martyrs, v. supra, t. 1, p. 335 et s.
 Bendinelli, dans Mon. Antichi, XXVIII, 1922-1923. Willert, dans Memorie Ponlif. Accod. Rom. di Archeol., 1, 2, 1924.

façon d'une galerie de portraita qui, quoique reproduite ici en une acule fois, avait été constituée primitivement par addition d'images indépendantes et créées à des intervalles des intervalles plus ou moins considérables. Dans des groupes de ce gezre, lorsque, par exemple, ils rapprochent les effigies d'ancêtres ou de dignitaires, les portraits s'ajoutaient les uns aux autres à l'occasion de la mort ou de l'entrée en charge des personages représentées. Mais les copies qu'on en tirait represaient evidenment, d'une seule venue, tous les portraits que la serie originale comprenait au moment de la confection de ces copies. Les célèbres suites des portraits que la serie originale comprenait au moment de la confection de ces copies. Les célèbres suites des portraits des papes à Saint-Paul-hors-les-Murs' et à Saint-Pierre ainsi qu'au Latran', celles — moins étendues — des évéques de Ravenne et de Milan à Saint-Apollinaire-in-Classes' et dans l'orstoire Ssint-Victor, qui dépend de Saint-Ambroise, à Milan', illustrent bien des procédés. Dans les deux derniers exemples, toutes les peintures ont été exécutées en même temps, mais les caractéristiques individuelles fortement accusée de chacun des évêques, surtout à Milan, prouvent qu'elles imitaient des portraits authentiques et, par conséquent, indépendants les uns des autres et exécutées à des moments différents.

des portraits authentiques et, par consequent, maependants les uns des autres et exécutés à des moments différents. Par contre, dans les basiliques romaines, et notamment à Saint-Paul, la longue série des portraits pontificaux n'a pas été peinte en une seule fois. Les fresques des basiliques allongeaient leurs séries de portraits-copies par tranches qui comprenaient chaque fois les images de pluiseurs papes. Pour ces œuvres tout au moins, hien plus tardives cependant que les fresques du Viale Manzoni et exécutées dans la même ville, on avait été amené par la force des choses à constituer par morceaux des galeries de portraits monumentaux, en ajoutant, à des moments différents, des copies de portraits nouveaux à d'autres, plus anciens, mais obtenus de la même façon. Dans chacune de ces galeries de portraits monumentaux les phases de l'évolution pouvaient ainsi être traversées à des moments différents et non sans retours tardifs à des procédés qui logiquement auraient du précèder les autres. Ainsi, pour reprendre les mêmes exemples, les portraits des

Willent, Mosaiken u. Maierden, pl. 219-222, p. 560 et s.
 Ibid., p. 378, 561, etc. Au moyen âge, das cycles semblables se sent Joints aux galeries des papes de Saint-Pierre, de Saint-Paul et de la basilique du Lutran.

Catran.
3. Van Вияснем et Clouzot, *l. с.*, fig. 203-206.
4. Wilpert, *l. с.*, pl. 84-85.

evêques de Milan et de Ravenne, exécutés au v° et au v¹ siècle, en une seule fois, illustrent mieux la phase finale de la formation de ces galeries, que les séries des portraits pontificaux des basiliques romaines, réalisées par addition, et qui sont pourtant d'une époque plus avancée.

Bref, le fait que sur les murs d'autres catégories d'édifices, par exemple dans les hirós paiens ou les hypogées gnostiques, on réunissait, plusieurs siècles plus tôt, des aéries de portraits en pied, ne prouve pas nécessairement que les peintres des martyrio n'aient plus eu à composer des galeries analogues, en juxtaposant des copies de portraits indépendants et que, partout où ils alignérent plusieurs portraits, ils aient imité simplement un type iconographique établi à l'époque antérieure.

simplement un type iconographique établi à l'époque antérieure.

En fait, les artistes chrétiens ont appliqué parallèlement les deux méthodes. Tantôt ils suivaient l'exemple des paiens en composant des galeries de portraits rétrospectifs des héros de la foi chrétienne qui formaient des ensembles idéologiques, tantôt ils appliquaient l'autre méthode qui avait dù elle aussi être pratiquée par leurs prédecesseurs. Les exemples du premier type de portraits en série apparaissent au v° siècle ; ils figurent les douze apôtres, d'abord sans le Christ, puis rèunis autour de l'image du Maître ; ou bien ils représentent la série des prophètes ou des patriarches de l'Ancienne Loi. Les mosaïques de Sainte-Sabine à Rome, du mausolée de Galla Placidia et du Baptistère des Orthodoxes à Ravenne<sup>3</sup>, puis celle des registres supérieurs des murs latéraux de Saint-Apollmaire-le-Nouveau (dédié à saint Martin à cette époque : pl. XLVI, 2)<sup>3</sup>, de Saint-Vital<sup>3</sup> et de l'abside du Sinai (pl. XLI, 2) offrent des exemples célebres de ces galeries d'images. On devrait y joindre, en Gaule, les mosaïques, disparues au xviii siècle, de La Daurade de Toulouse<sup>4</sup>, où une double rangée de patriarches hibliques, de prophètes four les deux registres) et d'apôtres encadrant le Christ et la Vierge (deuxième registre), forment la série la plus imposante de portraits rétrospectifs de ce genre qui nous soit connue dans l'art paléochrètien monumental. Le caractère idéologique de cette réunion de portraits du v° siècle, à Toulouse,

est rendu évident par l'ordre dans lequel sont groupées les figures et par la présence d'un cycle de seènes évangéliques qui, tout comme à Saint-Apollinaire-le-Nouveau, occupe le qui, tout comme à Saint-Apollinaire-le-Nouveau, occupe le qui toutes sont consacrées à l'Endance et représentent amai l'Épiphanie du Sauveur, marquent le début de l'êre du Salut, les reguêtres au-dessous montrent le Christ lui-met et ceux qui (en partant du bas), avant et pendant l'Incarnation, Au siècle suivant (vers 511) les mosaques de l'église des Avaient témoigné en faveur de sa divinité et de sa mission. Saints-Apôtres à Paris l'expenaient le thème des portraits des patriarches et des prophètes, mais en y ajoutant les martyrs, et lu présence de ceux-cu semble indiquer que le cycle a subi l'influence des décorations des mertyris. Hien de plus normal, d'ailleurs, car, par son plan cruciforme et la présence du corps de sainte Genevière. Péglise parsisienes se rattachait à ce genre de sanctuarres. A Baoutt aussi, sur certains murs de fresques (par exemple pl. LVIII, 1), on réunissait parfois des portraits conventionnels de certains personnages de l'Ancien Testament et des évangélistes, sans les séparrer des images des martyrs.

A l'époque même où l'on fixait sur les murs des sanctuaires ces galeries de portraits typologiques, d'autres artisles chrètiens ont dù refaire pour leur propre compte le chemm parcouru dans des cas analogues par leurs prédécesseurs palens, et additionner un à un des portraits indépendants. Les décorations des marilyria précisément (et d'autres sanctuaires où les fidèles commandaient individuellement des images de leurs saints préférés) devaent leur en offir l'occasion. Tandis que les deux grands sanctuaires de Rome et de Salonique qui nous ont occupé précédemment conservent des exemples de figurations votives autonomes, une fresque postérieure du mur Nord de Sainte-Marie-Antique nous montre un spécimen d'une galeire constituté de portraits de saints de catégories différentes. L'artiste qui, d'une seule venue,

Van Brachen et Clouroy, L. c., fig. 89, 166, 107, 113, Cf. sussi fig. 134, 238, 239.
 Ibid., fig. 144, 172.
 Ibid., fig. 189, 192-196.
 H. Woodelff, dans The Art Bulletin, XIII, 1931, p. 80 et s.

<sup>1.</sup> Vila Genouejar, dans Mon. Germ. Hist., Script. rev. merw. 111, p. 237.
Ces images se trouvaient dans un porticus tripics.
2. Du vi\* au x\* siècle, ce genre de peintures constitue la majorité des fresques conservées dans les églises de Rome: Van Manux, La peinture rumaine du major des etc. Strasbourg, 1921, p. 23 et s. p. 45 et s.
3. Guungssen, Sainte-Marie-Antique, pl. XXI. A. XXV et s.

trônant, a eu certainement recours — lui ou l'auteur d'un modèle qu'il suivit — à des portraits isolés de ces saints évêques, martyrs et confesseurs.

Les freaques des chapelles monastiques coptes nous offrent plusieurs autres exemples de groupes analogues, mais où l'on entrevoit mieux, parfois, la variété des modèles utilisés:
On y constate tout d'abord, dans chaque décoration, un choix différent des personages rapprochés : preuve de l'initiative des donateurs qui, tout comme les fidèles qui commandaient les peintures votives isolées, faisaient représenter ceux des saints pour lesquels ils avaient une dévotion particulière: preuve aussi de l'existence de modèles indépendants pour chacun des portraits qui, dans des combinaisons différentes, ont été réunis sur une fresque. L'exemple de Saqqara que je reproduis [pl. LIX, 1]<sup>2</sup> montre en outre que les peintres coptes ne se donnaient pas toujours la peine d'unifier les types iconographiques de leurs modèles hétérogènes : on y voit, en effet, ôcté à côte, des saints de catégories différentes et dont quelques-uns conservent l'attitude des orantes, si fréquentes dans les portraits individuels des martyrs. Saint Apollon de Baoult est distingué, en outre, par des croix qui encadrent sa tête et par l'emplacement du donateur en proskynèse qui a voulu se faire représenter le plus près possible de ce saint. Ge portrait de donateur établit un lien de plus entre cette fresque, comprise dans la décoration de la chapelle, et une peinture votive particulière. Dans d'autres cas, par exemple dans la chapelle 51 de Baoult (pl. LIX, 2).

1. Grénar, dans Mémoirez de Pinat, du Coire, t. XII, 1, pl. X, XIII, XXI, XXVII, XXIX et s.; t. XII, 2, pl. L-LVII, LXII-LXIII, LXIX, LXXXVII-LXXIX, CII, CIII, CV, CVIII-CX. La multiplication des portraits de saints et de moines défunts, à Baoult, s'explique peut-être par la survivance d'une vieille croyance d'grôtiennes, selon l'aquelle le portrait d'un mort fixé dans un lieu de culte assuruit au trépassé portraitisé un prolongement d'existence. Cf. l'apocryphe copte sur le châtiment de Judas : 80 no non a été reité de livre de la via, son sort a été reite de livre de la via, son sort a été reite de livre de la via, son sort a été reite de livre de la via, son sort a été reite de livre de la via, son sort a été reite de l'une de la via, son sort a été reyé du nombre des vivants, sa musoité (le traduis : portrait) a été détruite, as sétés es éte ries de l'une, et le suagres suxqués il bit silusion : P. Lacau, dans Mémoires de l'Inst. du Coire, IX, 1904, p. 57 et s'alutes estondes, Bruxelles, 1926, p. 135.

2. Quansus, Excundions al Soquera (1908-9, 1909-10), 1912, p. 20, n° 1726, p. XXII, XXIII, 1.

3. Autre exemple d'un portrait de donateurs qu'on figure parmi les saints, a Baouit, chapelle 51, paroi Est : deux personnages, dont l'un porté le nimbe carré des vivants, se tiennent derrière des martyrs cavaliers. Phote Clédat, Hautes Études inv. 4517.

le caractère factice et les modèles independants des galeries grâce à des indices différents. On y voit, en elle, à côté de deux martyrs (à gauche) et du donaire (de voit), en celle, à côté de deux martyrs (à gauche) et du donaire (de voit), en groupe ronnés par des angelois. Or ce dernier groupe revient, identique ou presque, sur les murs de plusieurs chapelles et au milieu de saints différents. Nous savons que les saints qu'on y réunit sont les patrons du monastère de Baoutt, Apollon, Phib et Anoup, et nous pouvons être assurés ainsi que, chaque fois qu'on voulait figurer ces saints aue, chaque fois qu'on voulait figurer ces saints aue, probablement une peinture de chevalet ou une peinture dédié à ces saints. A Saqqara (pl. LIX, 1), l'iconographie de saint Apollon ne suit plus ce type, particulier à Baoutt. Mais lorsqu'a Saqqara des fresques représentent les saints locaux de ce monastère, nommés Jérémie et Enoch, ils s'inspirent également de types iconographiques fixes, qui reproduisent certainement des portraits originaux, quoique l'emplacement qu'on réserve à ces images murales (à Saqqara on leur attribue plusieurs fois la même place, dans la conque de l'abside, où ils apparaissent chaque fois en buste) les fasse rentrer dans l'origine des images des saints rapprochés sur le même mur.

Une forme particulière de la dévotion, la litanie aux saints, a dù favoriser ces reproductions de leurs portrais, et notam.

sur le même mur.

Une forme particulière de la dévotion, la litanie aux saints, a dû favoriser ces reproductions de leurs portraits, et notamment leur multiplication sur les murs des locaux cultuels : tandis que l'invocation à un personnage isolé ou à un groupe limité de saints protecteurs est à l'origine des penitures votives individuelles, c'est la litanie faisant appel à beaucoup de saints à la fois, qui a trouvé son expression plastique dans les théories de portraits réunis sur les parois des églises. Mais, là également, il faut distinguer, à l'origine, deux procédes différents et parallèles. Lorsque dans les décorations du ve et du vie siècle, en Italie et en Gaule, on réunit les figurations de groupes bien définis, comme ceux des apôtres, prophètes ou patriarches, ces séries de portraits conventionnels, créés ou patriarches, ces séries de portraits conventionnels,

Chapelles 7, 35, 51, etc.; CLEDAT, L.C., L. NII, I., pl. NNVII.; L. NNNIX, 2916, pl. XIV, et dans CR. Acad. Inscr., 1904, p. 3-10 do tinge & part.
 QUIRBEL, L. C., p. 22, no 1733, p. 23, no 1794 et 1725.

et reproduits par cycles complets, correspondent aux invoestiens liturgiques courantes et stéréotypées qui ne mentionneat ces saints personnages que par catégories, et ne
laissent aucune place à l'intervention de la foi individuelle l
laissent aucune place à l'intervention de la foi individuelle l
laissent aucune place à l'intervention de la foi individuelle l
laissent aucune place à l'intervention de la foi individuelle l
dans ces cycles, comme dans ces prières, on a sflaire à des
dans ces cycles, comme dans ces prières, on a sflaire à des
dans ces cycles, comme dans ces prières, on a sflaire à des
propenses que je viens de rappeler, les cycles iconograsur catégories que je viens de rappeler, les cycles iconogranages saints se présenteront encore comme des ensembles,
nages saints se présenteront encore comme des ensembles,
fameuses processions de martyrs, hommes et femmes, qui
furent ajoutées sous Justinien aux images des apôtres et des
prophètes, sur les murs latéraux de Saint-Apollinaire-leNouveau jpl. XLVI, I et 2]. Quoique le nombre des martyrs
figurés y soit grand, on ne saurait les considérer, — au point
de vue religieux comme pour l'effet esthétique — que dans
leur ensemble: ce sont « les martyrs », comme les personnages
au-dessus d'eux sont » les martyrs », comme les personnages
au-dessus d'eux contine pour l'effet esthétique — que dans
leur ensemble: ce sont « les martyrs », comme les personnages
au-dessus d'eux sont » les martyrs », comme les personnages
au-dessus d'eux sont » les martyrs », comme les personnages
au-dessus d'eux sont » les martyrs », comme les personnages
au-dessus d'eux sont » les martyrs », comme les personnages
au-dessus d'eux sont » les martyrs », comme les personnages
au-dessus d'eux sont » les martyrs », comme les personnages
au-dessus d'eux sont » les martyrs », comme les personnages
au-dessus d'eux sont » les martyrs », comme les personnages
au-dessus d'eux sont » les martyrs », comme les personnages
au-dessus d'eux sont » les martyrs », les des d'eux entre des des

ces monuments coptes au chapitre VI de cet ouvrage<sup>2</sup>.

CHAPITRE IV

# LES IMAGES DES THÉOPHANIES DANS LES MARTYRIA DES LIEUX SAINTS

Les images que nous avons étudiées jusqu'ici appartiennent aux cycles des marlyria qui commémorent un saint particulier ou un groupe de saints et qui, en principe, s'élèvent sur son tombeau, encadrent un corps saint ou un frayment de ce corps. Tous les pays de l'Empire, en nombre inégal il est vrai, avaient chacun leurs propres martyrs, puis leurs confesseurs et, par conséquent, des marlyria avec des reliques qui étaient les corps de ces saints. La Palestine seule parmi les provinces de l'univers chrétien possédait en outre des reliques d'une autre espèce : des traces des pieds de Notre-Seigneur, des grottes, des pierres, des maisons, des objets qu'il avait visités ou touchés, la croix de sa passion, son tombeau vide; et aussi d'autres édifices et objets dans lesquels, la mode des « lieux saints» une fois généralisée, on a reconnu les témoins de l'histoire providentielle qui s'était déroulée en Palestine depuis Adam jusqu'à Marie et par conséquent témoins de la vraie foit, Ges choses inanimées

i. Il est évident que souvent le fidéle en question n'était autre que le prêtre. l'exèque ou le supérieur du convent qui premait l'initiative de la décoration péinte de l'égime ou de l'oratoire.
2. C'est la souvi que évou préciserenz les rapports entre les litanies aux saint-et les galeries de portroite sur les murs des sanctuaires.

<sup>1.</sup> Cettle signification de in Terre Sainte et de see Lieux Saints, pour la Chrétienté du 1v° au vr siècle, est admirablement mise en lumière durs une-ortaine lettre adressée par des moines palestinisme à l'emperour Anastas (COTELENIUS, Eccl. gracce monues, III, p. 314. Mois, Enhausiemens au Bussengienuil beim pr. Mônchium, 1898, p. 171, n. 1); δ. βολς καὶ διαπότες Τηγούς Χρρατός... τὰ σκηθέργα... τῆ θιατρίες βολρίε μέρθε μέρθε της εξοργος Αγάνδο... πόσαι μέν ταξέ αγανείταε, αύτού bookpeine, ξίπιψενος τῆ μητελ τῶν Βοολλημείου βραθείσεις Βουλλημένος..., ἐκ ἢ τὴ μέγα τῆς εὐοριαζός βραθείσεις Βουλλημένος..., ἐκ ἢ τὰ μέγα τῆς εὐοπείας

pertaient à leur façon un témoignage sur le vrai Dieu, et cette parvepia, plus évidente peut-être aux yeux du pelerin que celle d'un tombeau de saint, était meux faite pour nourre celle d'un tombeau de saint, était meux faite pour nourre celle d'un tombeau de saint, était meux faite pour nourre celle d'un tombeau de saint, était meux faite pour nourre celle d'un tombeau de saint, était meux faite pour nourre celle d'un tembre de l'en des deux Testaments tirsit son prestige de l'evenement du grand passé dans lequel elle avait pris une part passive, l'iconographe était teut naturellement amené à reconstitucit dans son imagination. Le culte des reliques historiques de la Palestine conduisait ainsi presque inévitablement à l'iconographie conduisait ainsi presque inévitablement à l'iconographie historique chétienne, aux lieux mêmes de ce culte. Et on n'exagérerait rien sans doute en disant que, sans le développement pris par la vénération de ces témoins matériels de la vérité du Dieu chrétien, les formules de l'iconographie chrétienne ne se seraient pas fixées, comme elles le furent pour assurer la représentation fidéle des personnages et des sites de l'histoire sacrée. L'imagerie chrétienne serait restée ce qu'elle était avant le début de l'ère des pélerinages palestiniens et conforme en cela aux iconographies des autres religions de la basse antiquité, c'est-a-dire un domaine où la liberté de créations nouvelles n'était limitée que par l'incapacité créstrice de la plupart des exécutants et par le traditionnalisme inhèrent à toute pratique religiouse. C'est dirêque non seulement les modèles d'une série d'images essentielles de l'iconographie chrétienne, mais les bases religieuses de cette imagerie ont die être trouvées en Palestine et en fonction du culte de ses reliques historiques.

Nous avons par Eusébe que les sanctuaires que Constantin eleva en Palestine sur les lieux saints, et qui sont les plus anciens parmi les édifices de ce genre, étaient destinés à commémorer et à giorifier les lieux des «théophanies» ch

πελειώθεν μιστήριον άρχόμενον άπό "Ιπρουσαλήμ...α!ς πάντα τὰ πάρατα τῆς τῆς τὸ μός τῆς δληθείας δυθτείας. Τούτου τοῦ πμίσω... μιστηρίου διά τοῦ κικοπιοῦ καὶ τιμίου σταιφοῦ καὶ τῆς ζωιστοιοῦ αἰτοῦ δυσετάσεως ἐτι μέγ καὶ πένταν τῶν ἀγίων καὶ προιοποιοποίωναι τόπον τὸν ἀληθή, καὶ ἀρανταίαστον ὁμιλογίαν καὶ πόρετος διεροικόμετος.

1. Εικάπει, Νὰ σε οποί, 1Π, 41, σε Η Heikel, p. 36 : (Constantin) ἀπολαδίον δε δεπαθος χώρας ἀτίριος διοθεκτικοίς τετιμομένες, πλουσίας δε πάπολο λόγομικος δελομαι τοῦ μόν τῆς πρώτης τοῦ απτήρου θεσηρικοίς ἀτιμο, διθα δή καὶ τὰ τῆς δεπάρκου γενόσεως διπόστη, τὰς καταλλάλους νέμεσο τριάς, τῷ δὰ τῆς εἰς οἰρανούς ἀναλλέρος τὴν ἀπὶ τῆς Δερωφαίας μνήμην σεμνέτητες στὸς δετής εἰς οἰρανούς ἀναλλέρους τὴν ἀπὶ τῆς Δερωφαίας μνήμην σεμνέτητες.

naissance corporelle du Christ; les deux sanctusies du Golgotha s'élevaient à la place où sa divinité se manifesta d'une dopon sublime par le résurrection après une mort effective, mais provisoire; l'église de Membré était fondée sur l'emplacement de l'apparition à Abraham des trois auges, apparition qu'Eusèbe classe expressement parmi les thésphanies; cufin, construite quelques décades sprès la mort de Constantin, l'église au sommet du Mont des Oliviers conscruit le lieu on la divinité du Christ se manifesta dernière fois, dans l'acte même de l'Ascension au ciel. Après convenux sanctuaires à des endroits de la Terre Sannte qui convenux sanctuaires à des endroits de la Terre Sannte qui A la fin de l'antiquité, c'est-à-dire au vre et au vue siècle, c'est-à-dire d'une manifestation de Dieu dans qui abritaient un culte local établi sur l'emplacement d'une théophanie, c'est-à-dire d'une manifestation de Dieu dans un événement historique. La vie terrestre du Christ en fournissait le plus grand nombre i, mais par extension la notion de théophanie s'étendait à l'Annonciation et à la Visitation qu'un commemorait dans un sanctuaires spécial installé dans la maison de la Vierge Marie à Nazareth, tandis que par ailleurs la pété chrètienne se saisissait également du culte des heux consacres par des théophanies chrétiennes, à ne parier que de celles qui appratiennent au Nouveau Testament et plus spécialement à la vie du Christ, se laissent grouper d'une certaine façon, qui s'explique lorsqu'on remarque que les caractériatiques d'une théophanies chrétienne devaient être conformes aux tidées communéement reçues à ce sujet, dans l'antiquété. Dans toutes les régions antiques, et notamment vers la fin du paganisme, le phénomène de la théophanie-

wew ... 43. (A propos du martgrium de la Nativité, le Christ est appelé à μεθ' 
ξιαίν θελες, comme sur les images théophaniques) : καὶ γέα και γέα και 
μείναι ὁ μεθ' ξιαίν θελες δι ξιαίς γέανεχτο... Panégay c. card., ἡ, ἱ, δ, d. Heisel, 
ρ. 22: - τρεξι ὁ ἀπολαδούν και γέα γέαν και διναιο κότους μουσικοίς τετιαμένες, 
πλοσοίλες ναύτας οδικοδομαίς δυόσμας, τὰ μελ (τῆς πρώτης θιοφωνίας έντην 
τ'ης καντιλλήλου νέμαν νειξις. τὸ δι τῆς δυσάτης δικλήμους τὴς και 
τής καντιλλήλου νέμαν, τοῦ δι μέσως τοῦ παντής δεξίνος τὰς τουτηρίως 
δινοβούν νένας. Τεθνια δὴ πάντα βασιλεύς δικόμει τὸ σωτήρειο κὶς ἐπαντεις διακορύτεων στριείον.

1. P. ex. un sanctusire du Baptême, sur le Jourdain: d'autres : νωτ is MontThabor, à l'endroit de la Transifiguration, ou à Jerusalem, dam la maison 
du Cénacle de Sion où eut lieu la Descente du Saint-Eapris, etc.

epiphanie tensit une place considerable et se présentait sous deux formes égalament fréquentes. D'une part, on appelait deux formes égalament fréquentes. D'une part, on appelait théophanie l'appartion d'une dévinité, pour un temps limité théophanie l'appartion d'une dévinité, pour un temps limité de creyants. C'est la théophanie-vision qu', si éphémère limité de creyants. C'est la théophanie-vision qu', si éphémère limité de creyants. C'est la théophanie-vision qu', si éphémère limité de creyants. C'est la théophanie-vision qu', si éphémère limité de creyants. C'est la consent de la manifeste aux hommes et qui généralement leur sont favorables. Les interventions surnaturelles des dieux dans la vie terrestre c'est-à-dire les miracles, représentent le groupe le plus important des théophanies de ce genre. Comprises de cette facon, elles se confondent quelquefois avec l'éniègaig, la notumment où les manifestations de la puissance divine s'étendent sur une période plus ou moins prolongée. Dans les théophanies de ce genre ce n'est pas la vision de dieu dans la contemplation de sa personne qui faisait apparatire la divinité lle dieu pouvait ne pas se montrer aux hommes), mars la constatation de ses actes dont la nature faisait présumer qu'ils n'avaient pu avoir pour auteur que la divinité. Cette deuxome catégorie de théophanies est par conséquent celle des hauts faits de la divinité, au milieu des hommes et à leur profit!

Les témoignages sur les théophanies appartiennent à toutes les époques et à tous les pays de civilisation gréco-romaine. Mais seules les épiphanies de la période hellénistique et impériale intéressent directement cette étude. Ainsi, dans l'îlé de Rhodes, de Parthénos à Cheraonèse en Tauride, on enregistrait en tant qu'épiphanies les interventions de se divinités locales pour défendre leurs sanctuaires respectifs, la ville qui les abritait et ses habitants, leurs fidéles². Ces

Meilleure monographie do sujet (religione pidennes, culte monarchique christianiame primilif): Fr. Pruntm, dane Pauly-Wissouw, Suppl. IV. 1924, 277-232, a. v. Epiphanie. V. sussi L. Wennom, Theophanien, altgrechieche diversioned, dana Archiel, I-likelja, 22, 1924, p. 31 et. a. Th. Horrman, Geichnyd. Ognoberungszauber, II, p. 44 et a. (papyrus, auteurs née-platonies, etc.) P. Rovessa, dans Baul. Corr. Hol., 55, 1931, p. 55 et a. O. Canh. Bausel. Monatschrift, 4, 1922, p. 13 et a. Bionus, Psyche, v. index, Bealening, a. grafed, Krichel, 19, a. v. Theophanie. — Le classement des théophains quangières et a permanentes remonte à l'alube Fouchain. Mém. Acad. et, 26, 1766, p. 2023.
 P. Bourssan, L. e., p. 70 et a. Ch. Blunkemenne, La chronique du tempte dien. Copenhague, 1912 — Dittermennence, Syllog.\*, 1917, p. 725.

actes de protection se traduissient par des mirueles molisples qui on prenait soin de noter et de faire consaître, svec l'intention évidente d'augmente la célébrité du pélericage. Des états et des particuliers ont du benéficier des consequences heureuses d'epiphanies de ce genre, puisque les mêmes chromques des temples (par exemple à Lindoy branient de registres des dons apportés par les hénéficieries consequences heureuses de les mêmes chromques des temples (par exemple à Lindoy branient de registre voisin des épiphanies II est vinsiemblaide que parmi les sanctuaires qui jouissaient d'épiphanies particulièrement les sanctuaires qui jouissaient d'épiphanies particulièrement les bioccures, Sérapis, occupaient une place de premier plan. On suit tout au moins que les dieux-médeins et protecteurs apparaissaient souvent aux maistes pendant et en dehors des incubations, ou aux voyageurs en péril de mer, et que cette théophanie-visaion marquait le moment de l'intervention miraculeuse de ces dieux!

D'autre part, la théophanie-vission a joué un rôle essentiel dans les religions d'Isis-Ouira, d'Atta, de Mithra. C'est au moment où le néophyte contemplait en extase la drunité qui lui apparaissait soudainement et avec laquelle il communiait ainsi directement, que s'accomplissait le mystère de sa régénération ou de sa résurrection à une vie supérieure de sa régénération ou des sa résurrection à une vie supérieure de sa régénération ou de sa résurrection à une vie supérieure de sa régénération ou de sa résurrection à une vie supérieure de sa régénération ou de sa résurrection à une vie supérieure de sa régénération ou de sa résurrection à une vie supérieure de sa régénération ou de sa résurrection à une vie supérieure de sa régénération ou de sa résurrection à une vie supérieure de sa régénération ou de sa résurrection à une vie supérieure de sa régénération ou de sa résurrection à une vie supérieure de sa régénération ou de sa résurrection à une vie supérieure de sa régénération ou de sa résurrection à une vie supérieure de

America, America angustones, p. 126-126.
 Hoffman, L. c., 11, p. 42-43. A.-J. Ferrucahan, L'expériente religiente.
 Hoffman, L. c., 11, p. 42-43. A.-J. Ferrucahan, L'expériente religiente du médiein Thésasion, dans Res. Bibl., 48, 1939, p. 48 et s. Diverses recettes de mègres: Nock, dans Journal Egypt. Archeol., XV, 1979, p. 230 et s. Cl. su

restait identique : la contemplation immédiate de la divinité. Chez les mystes, comme chez les magres, cette vision a une action immédiate sur le spectateur : la divinité lui communique la connaissance de vérités cachées, le guerit de maladies in une de la contemplation corporolles et, aurtout chez le myste, qui par la contemplation corporolles et, aurtout chez le myste, qui par la contemplation étuite du dieu de la vision, le remplit d'une émanation divine, le déliné et le plonge dans un état de béatitude inexprimable! Sans doute, dans les protiques des mystes et des misseles, mais elle y cet essentiellement, une apparition momentance à des individus en état d'extase, apparition d'autant plus importante dans leur expérience religiouse qu'elle était généralement accompagnée soit d'une révélation de vérités essentielles, soit d'une union mystique avec la divinité elle-même.

Les royaumes des diadoques et l'Empire connaissaient enfin les théophanies des religions monarchiques. Malgré les apparences, ce n'est d'ailleurs qu'une application particulière des mêmes notions religieusses au cas du souverain régnant (ou de ses prédecesseurs) assimilé à un dieu épiphane. Toute la vie de ce monarque est une manifestation de la divinité aux hommes. Mais certains moments saillants de sa carrière sont considérés comme des théophanies par

Air siècle à Byzance, Paellos appelle l'art de provoquer les visions la yogrefa, et les apparitions elles-mêmes, des siècles (parmi lesquels il mentionne les prophètes, in Verge, les santis-t. E. Svoonons, La démandoyse de Médel Paellos, Bron. 1927 (Spin) ploines!. Fabrid. Manargh. Univ. v Itres, nº 225, p. 30 et s. 1. Cusavor, dans Mon. Paist, N.N., 1921-2, p. 77 et s. (commandiers de Apulée, Métamerph., Ní, 23 et s.); Reitg. orient. dans le papadane romain! 1929, p. 256, n. 106, Pour Philan, l'Éparado yèvec, les hommes qui ont la faculté de voir Dieu, représentent le type le plus élevé de l'humanité (Rierrensentent), Le l'., p. 317.

2. Les divers aspects du culte monarchique auxquels nous nous réferons ont été étuiles dans de nombreux ouvrages, p. ex. E. Bruntier, Essai sur le suite rende sus empereurs romains, 1890, passim; De honor, divin. ques acceptural Alacendré el successores eiux, 1890, p. 49, 52 (Eles dans le royaum-hellenistique d'Égypte au 1º de l'an, nox natalices des princes et à celles de leus pouvoir). M. Scansure, Geburdaig im Albeitun. Glessen, 1995, p. 50 et s.
Libétique et P. Bastierot, Surationness du culte impérial romain, 1930, passim. L. Bistique et P. Bastierot, Surationness du culte impérial romain, 1930, passim. L. Bistique et P. Bastierot, Surationness du culte impérial romain, 1930, passim per le requise production des principles manifestations de la divenité du monarque et n'établissent pas de parallèles avec les diverses catégories des nonarque et n'établissent pas de parallèles avec les diverses catégories des nonarque et n'établissent pas de parallèles avec les diverses catégories des nonarque et n'établissent pas de parallèles avec les diverses catégories des nonarque et n'établissent pas de parallèles avec les diverses catégories des nonarques et n'établissent pas de parallèles avec les diverses catégories des nonarques et n'établissent pas de parallèles avec les diverses catégories des nonarques et n'établissent pas de parallèles avec les diverses catégories des nonarques et

excellence. Ce sont, d'une part, les événements qui marquent as naissance, le début de son activité ou sa première separition dans une partie quelconque de son royaume; et ce sont, d'autre part, ses hauts faits, les triomphes remportés pour le plus grand bien des sujets.

Les cérémonies de la liturgie impériale, les rêtes des récaptions au Palais Sacré, le calendrier des lêtes officielles, reflètent les divers aspects des théophanies dans la personne du roi hellénistique et surtout de l'empereur du Bas-Empire. On fête le jour de sa naissance, et sussi et surtout (mais toujours comme nafalices) celui de son avènement ou de sa consécration à la dignité de souverain par la grêce de Dieu, parce que ces moments correspondent au commencement de la révélation du dieu dans le prince. Cette même divinté se manifeste aussi toutes les fois que le monarque impire remporte un succès militaire ou accomplit un acte de magnificence : ces triomphes et ces hienfaits s'assimilent aisément aux théophanies-miracles. Quant à la théophanie-vision, elle est également applicable à la personne du monarque sacré : il suffit de rappeler les rites des réceptions au Palais, pendant lesquelles le souverain trônant apparsissait plus ou moins brusquement aux yeux des assistants (el le rideau qui le masquait d'abord et qu'on retirait lorsqu'arrivait le moment de la «vision » sacrée) et restait figé, dans ses vêtements brillants et encadré de luminaires, en offrant au regard des mortels une vision qui imitait les apparitions directes des dieux.

La notion de l'épiphanie ou théophanie les deux termes

dieux.

La notion de l'épiphanie ou théophanie (les deux termes sont sensiblement synonymes dans les textes qui entrent ici en ligne de compte), telle que nous la trouvons dans l'Église ancienne, n'est qu'une adaptation aux faits chrétiens des catégories religieuses que je viens de rappeler et qui étaient d'un emploi courant aux premiers siècles de notre ère. Il est significatif, à cet égard, que l'appellation d'Épiphanie (ou, plus rarement, de Théophanie) es soit attachée d'abord à un groupe d'événements de l'histoire terrestre du Christ qui marquaient les débuts de l'incarnation, et que tous les événements du commencement de la vie du Christ aient été commémorés comme ses notalices, bien qu'à côté de sa naissance effective on y fétât aussi le baptême ou consécration mystique, ou encore l'adoration de l'Enfant par les mages qui correspond à une proclamation de l'avènement, et enfin le miracle de Cana ou première manifestation de la puissance

thaumaturge du Christ'. Autrement dit, les chrétiens donnérent le nom d'Epiphanie (Théophanie) à des événements à vangéliques si divers que l'on a pu les rapprocher, sous le couvert d'une appellation commune, seulement par ce que le langage de l'époque et la notion religieuse qu'il supposait recouverient dejà dans la pratique courante plusieurs aspect, différents, mais consacrés, du même phénomène : la manifestation de la divinité à des hommes. Je viens de rappeler ces types de théophanies naissance, consécration et avénement du personnage qui incarne un dieu ; ses miracles bienfaisants à lors de la fixulion de ce premier groupe d'épiphanies chrètiennes, l'influence de la religion monarchique a dû être prédominante, sinon exclusive, étant donné que ce sont, les aspects de la théophanie qui avaient été relevés surtout par le culte princier qui, appliqués au Christ, ont reçu très tôt les homeurs de grandes fêtes chrétiennes et que le terme d'Épiphanie s'est conservé pour désigner précisément ces fêtes!

letes.

L'ercit èvangèlique connaissait d'autres épisodes de l'histoire de l'incarnation qui pouvaient être facilement rangés parmi les cas caractérisés de théophanies. L'histoire de l'enfance en offrait plusieurs, en dehors de ceux qu'on fêta de bonne heure comme nalalices du Christ. Je pense aux apparitions d'anges, annonciateurs soit de la prochaine

Sur tous ces thêmes dans l'art et leur signification religieuse plus précise

1. Sur tous ces thèmes dans l'art et leur signification religieuse plus précise, v. infru.

2. Ct. les définitions de l'ouvre du Salut accomplie par le Christ, dans la très curieux texte que voici (il semble remonter au 1v° ou v' siècle) : « cles missionnaires) tetificantes quomoto nouvaismis temporibus de caelà mier homines (Jésus Christus) apparut, sum admirantis produgita et miraculis interboliules, infernaliam sunan merbos et homines regno cadatum dignos efficiens. De incanatione vero iprius accurots seriperund prophetas, deque morte et passione ipsimac resurrectione a mortule : quorum lestes Chaltés et Magi Percarmague sapientissimi, astronum mola duch et lempus solivitatis eius secundum carnem agnosecuni, et primi agniti a se Dea el Dea namera obtulerunt. Multa autem aqua supenda miracula fecit. Primum enim aquam communaliati in cinum (suit une enumeration des miracles). Quis autem passel eccesqui verbis ornaia quae fecit signa et produja quilbusque probatus est Deus esse, non autem aliquis huma unigaris (Vila ». Theodoti, par un certain Nii: Burnant, Acta martur, sincera, Paris, 1689, p. 366. — Ce texte lui un précieux pendant aux programmes fonographiques qui relivent les mêmes catégories des manifestations de la divinité du Christ et certainement dans le même but.

3. Nativité, Adoration des Mages, Baptéme, Miracle de Cana. Sur l'origine de ces fêtes et leur célébration dans l'antiquité : Deuranne, Origines du culte chrétien\*, p. 271-281. Cannot, Dict., sous les noms des fêtes.

parousie du Christ, soit d'autres maissances et d'autres Avenements, qui prouvaient l'intervention immédiate de ct à Joseph, à Anne et à Joseph; ac l'autres principales de l'enfant divin; apparitions d'autres personales et à Joseph, à Anne et à Joseph; enfant, a Zachaise, pois aux nagassataient au haptème (ict, à la place de l'ange, c'est la Les évangles multiplient ces visions d'envoyès célestes tout le nong de leur récit de l'entance qui, dans les aporryphes encore plus que dans les évangles caloniques, nous fant sentir à chaque pas la sollicitude de Dieu pour le Christ avant et aprés sa naissance : d'une part, Dieu prepare à cet évanement un petit groupe d'hommes d'une fidélité eprouvée, et les engage à reconnaître dans l'Enfant un Dieu et Seigneur incarné; de l'autre, il intervient pour éjoure les tentatives de s'opposer à l'enfant divin. Puis, brusquement, ces théophanies-apparitions s'arrêtent net c'est que, de la démonstration des débuts de la parousie dont on voulait indiquer le caractère surhumain, on passe à d'autres événements, qui restent en dehors du thème des nafalices.

Dans la partie centrale de la vie du Christ, une seule apparition divine, lors de la Transfiguration. Elle reste isolée, chronologiquement. Par contre, les interventions divines se multiplient à nouveau dés qu'on arrive à la Passion. Cette deuxième série de théophanies a pour introduction l'entrée solennelle à Jérusalem présentée à la manière d'un adventus triomphal, qui est un thème des apparition de l'enqu'accompagne d'ailleurs une intervention de Dieu qui fait entendre sa voix (Jean 12, 28). Puis, c'est l'apparition de l'ange au Christ à Gethsémanie, au moment qui précède immédiatement le commencement de la passion proprement dite; un peu plus tard, c'est le Christ qui avant d'expirer sur la croix, adresse la parole à Dieu; enfin, c'est une nouvelle apparition d'un ange, cette fois aux myrrhophores, pour annoncer la résurrection, et la série des apparitions surnaturelles du ressuscité lui-même, qui se termine par une vision fin

dans le songe) soient toutes concentrées aux deux extrémités du récit évangélique. C'est la, autour de la naissance et autour de la mort-résurrection (ce-naissance, dit Eusébej¹ que la divinité du Christ se manifesta d'une façon immédiate par des interventions frequentes de Dieu. Les biographes des martyrs, à leur teur, feront une large place à l'intervention divine dans la vie de leurs héros (tout au mons dans les Passions les plus anciennes), mais ce n'est que la fin de leur carrière qui sera accompagnée d'apparitions divines, de réves providenties, de visiens de Dieu un de ses envoyés, ou de conversations avec eux²: tandis que, pour le Christ, on marque aussi bien le moment où il devient homme sancesser d'être Dieu, et celui où il cesse d'être homme et revient au ciel, le martyr ne connaît que le deuxème aspect de cette parousie compiète et normale. Sa naissance, son enfance corporelles n'intéressent pas le chrétien à l'époque anienne; contrairement à ce qui est vrai pour le Christ, pour la Vierge ou pour saint Jean-Baptiste, le martyr ne porte en lui le souffle divin qu'à l'extrême fin de sa vie, et notamment peu avant sa mort qui est une renaissance ». On comprend des lors que la plus ancienne biographie du martyr ne soit qu'une passio et que l'Église ne fête que le jour de sa mort proclamée natalis, tandis que, pour le Christ, malgré l'importance extrême prise par la fête de l'âques, la commémoration de son apparition sur terre est célébrée avec une piété égale; et c'est là et non pas à la fête de la mort-résurrection qu'on fixe le malalice du Christ.

Rappelona-nous, à ce sujet, que les natalices d'Alexandre les Macédonien, divinisé à l'extrême fin de sa vie, furent

fixe le nalatice du Ghrist.

Rappelons-nous, à ce sujet, que les nalafices d'Alexandre le Macédonien, divinisé à l'extrême fin de sa vie, furent célébrés le jour commémoratif de sa mort, tandis que chez les rois Ptolémées et chez d'autres souverains considérés comme épiphanes depuis leur naissance, c'est le jour de celleci qui devenait normalement la fête des nalafices. Tout

1. Easibe, Iragment 111 de l'Épiphanie, éd. Grossmann, p. 11'-12' : μετά δύκεντο έσεργῶς πελεγρακαίαν... Ca fragment est remarquable en outre par l'accent qu'il met aux la idéceauté qu'uvainet les apôtres de voir de bors propres yeux à l'éctoir du Christ aux la mort, pour affermir leur foi. 2. Houx, Die Varstelling com Méstipre u. die Matthyrevalle, etc., dans N. Jakes, Al. et Mass. Allertham, NNN111, 1914, p. 501 et a. — Gesannetté Aujolites, 11, 1, p. 60 ets. et notamment p. 71 et s. V. aussi : Grégoire de Tours, Hills, Franci, 1, 36 (Quitrus de Stoira). Acteu des martyrs persans, Mar Givargio (on saint Georges mort en 610 en Peru : Hilb. d. Kirchenstier, t. 22, p. 267). 3. Sur les fittes des épiphanies royales hellinstitques : A, Drissanson, Lied vom Celen\*, 1923, p. 314 et s. O. Weinbauch, Senecas Apocologyslosis, 1923, p. 314 et s. O. Weinbauch, Senecas Apocologyslosis, 1923.

compte fait, ce qui semble avoir été relevé partout, c'est le d'un personnege pendant lesquels is divinité s'était manient de la comment de le periodes dans l'existence festée en lui d'une façon certaine. Parfois, était manient le la comment de la comment de la comment à relever était unique et momentanee, le chox du moment à relever était prolongee, et alors on n'en relevait que les expressons commencement, mais aussi la fin, là notamment où celle-ci dernier titre, l'épiphanie du spiément de les plus frappantes à des événements critiques — surtout le contient une promesse de « renaissance» et de retour - à ce dens titre, l'épiphanie du baptème du Christ et les naldires dernier titre, l'épiphanie de la mort du vieil Adam et de la naissance d'un homme régénéré, s'apparentent à toutes les théophanies de fin de vie, et cette parenté fait mieux comprendre la valeur religieuse des s'appassions s'du point de vue de la notion d'épiphanie : toute « passion » chrétienne (celle du Christ comme celles des martyrs) n'a de valeur religieuse que par la résurrection qu'elle assure, c'est-à-dire par une nouvelle naissance.

la resurrection qu'elle assure, c'est-à-dire par une nouvelle naissance.

Il est à présumer que les arts religieux des èpoques hellenistiques et romaines avaient été souvent appelés à reflèter les croyances, si répandues, dans les théophanies sous toutes leurs formes. Et nous possèdons encore, on le verra, plusieurs catégories de monuments paiens qui offrent des séhemets d'une iconographie appropriée à ce thème religieux. Mais la destruction massive des œuvres de l'art religieux, dans la plupart des royaumes helfenistiques, et aussi la difficulté qu'on éprouve généralement en voulant, d'après les images antiques, séparer les représentations de l'épiphanie d'un deu de la figuration ordinaire du même dieu, ne nous permettent, pas actuellement de reconstituer dans toute son ampleur le pendant artistique du phénomène religieux qui nous occupe. N'importe quelle statue cultuelle d'une divinité pourrait figurer ce dieu tel qu'il s'était manifesté à un homme. Mais, pour en avoir la certitude, il aurait fallu avoir à côté de l'image divine, celle de «l'homme-témoin oculaire» de la vision, le μάρτος mortel favorisé par une aὐτομέα. L'art chrétien ne manquera pas (v. infro) de représenter et témoin

p. 44 et s. E. Nonnes, D. Geburt S. Kindes, 1924, p. 118 et s. E. Patennes, dans Zeif. f. system. Theol., 1929-1930. Alfoldis, dans Normes, 65, 1930, p. 369 et s.

dans les images-visions que nous pourrons alors classer parmi les théophanies certaines. L'iconographie grecque païenne a connu déjà ce procédé, mais je n'ai pu en trouver qu'un très petit nombre d'exemples.

La perte quasi totale des peintures murales dans les temples diminue singulèrement les chances d'une pareille recherche, car la technique de la peinture se prête mieux que la statue ou le relief à la figuration des apparitions surnaturelles. Les quelques fragments de fresques cultuelles qu'on possède, par exemple à Doura, ne font que mieux mesurer les conséquences de cette perte, pour une étude iconographique de la théophanie. Ainsi, la grande image de Zeus, sur le mur du fond de la cella, au sanctuaire de Zeus-Théos, nous met précisément en face d'une représentation d'une théophanie-vision<sup>1</sup>. Le dieu est figuré en triomphateur couronné par deux Victoires, qui le survolent au moment où il monte sur le char solaire prêt à le reconduire dans les cieux. C'est l'éveyoré, triomphale, thème de théophanie. On aperçoit, en outre, sur la même image, un groupe de croyants qui acclament et adorent ce dieu, tels des témoins de son apparition momentanée dans une vision de gloire. Il est à peu près certain qu'une composition identique occupait le même emplacement derrière l'autel d'un autre temple de Doura, celui de Bel (ou des dieux palmyréniens)!- Et, en partant de ces exemples, il est peut-être permis de considérer comme une figuration de théophanie-vision (et en même temps de théophanie-bienfait de la divinité en faveur des hommes) les fameuses compositions cultuelles de Mithra tauroctone qui occupent elles aussi le fond de la salle cultuelle des mithriastes. Celle du mithreum de Doura en particulier invite à ce rapprochement, parce qu'elle est fixée exactement comme les deux images de Zeus triomphateur, et aussi parce que, tout comme ces tableaux, elle réunit dans un même cadre, la figuration du dieu triomphateur et des hommes (donateurs) qui le voient et l'acclament. En ce qui concerne les images de Mithra-triomp

Postovteerr, Dura and its Art, pt. XIII, p. 68.
 Isid, p. 69.
 Cowout, dans Executions at Dura-Europes. Report of the 1th, pth Seasons, XXX (& mantesu, is bouned at in the de Mithra sont dores).

Nous savons que dans les miltrea ces images cultuelles étaient dissimulées derrière un rideau et qu'à certains moments de la liturgie, ce rideau retiré, l'image apparaissait aux regards des fidèles, telle une vision immédiate de la divinté elle-même. Sur un relief de ce genre, les traces des jours!. Enfin, les reliefs cultuels trouvés in situ dans le qui se trouve certainement en rapport avec les mêmes rites de la contemplation de l'image tromphale du dieu : la partie centrale de la dalle y est mobile et réversible, de sorte que, selon le cas, on pouvait faire apparaître aux assistants antôt Mithra tauroctone, tantôt Mithra monant aux cieux sur le char du soleil. L'intérêt de ces documents archéologiques augmente du fait que nous connaissons un écrit magique (le fameux àradexexcopéc du papyrus Paris suppl. grec 574) où le myste, pendant l'assension de son sime qui s'elève jusqu'au dieu, se trouve placé à deux reprises devant une vision divine. D'abord, c'est Hélios qui lui apparaît, entouré de rayons de lumère; il est jeune et beau, il porte une tunique blanche et un manteau rouge, son front est ceint d'une couronne de feu posée sur des boucles aussi brillantes. Au bout de son élévation vers l'éternité, le myste retrouve une autre vision analogue. Cette fois, c'est Mithra lui-même; il a l'air puissant, son visage est lumineux, ses cheveux sont couleur d'or; il porte une couronne d'or également et son costume, qui comprend un pantalon boulfant iranien, est tout blane; dans ses mains, il tient un objet qui rappelle son triomphe et sa puissance universelle. Ces descriptions sommaires des théophanies aux mystes des Mithra colincident avec les caractéristiques des images cultuelles trouvées dans les mithreas. Et voici par conséquent, une

1. Cumont, Man. myd. Millan, II. p. 495.

2. F. Brans, dans Jain.—gern. Fareshungen, I, Berlin, 1928. Ct. Journal des Seconds, 1927, p. 122 et h.

3. Dirtrascace, Eine Millensaliturgie, p. 2 et h. Ct. Cumort, dans Jen. des Plants, publ. én Beigipus, 45, 1854, p. 1 et h. ERTRESSEES, N. Jahrb., für den Mins. Allerline, 1954, p. 192.

4. Il est possible que la derive de certaines statues de Millan, Campus, Archifopio et des emperarus, 6th suggione l'éclat des violens luminouses des divinités epiphanes. Exemples: G. Nicota et G. Dantes, 192, ed. 28. U. Hassi, dieux arcesdones ou Januelle, 1909, p. 30 ets., 4rch. Acts., 1912, ed. 28. U. Hassi, dieux arcesdones ou Januelle, 1909, p. 30 ets., 4rch. Acts., 1912, ed. 28. U. Hassi, deux archifolises sur Felipionspeck., 18. Ligh, Millore, 1930, p. voyure. Exemples de sculpturas paldochritelismes sur Millas device: 1 H. Ackense, Die Bellipon in Grach, is. Gegenouvel, 19, 1927, p. 254.

première série de monuments palens qu'il est permis d'inserire au compte de l'iconographie des théophonies.

Par analogie, on devrait pouvoir y joindre les images que d'autres mystes, par exemple ceux du culte d'Isia, contemplaient en extase dans la celle du sanctuaire et qui offraient à leurs yeux une vision immédiate de la divinité elle même. On connaît l'effet que produisait sur eux cette contemplation, la sensation de douceur inexprimable qu'ils épreuvaient et l'union mystique avec la divinité qui, sur le plan religieux, était le fruit et le but de cette contemplation, un à un, de l'unage diviner.

Malheureusement, aucune de ces images, qui semblent avoir été de petites dimensions et faites en bois, n'est arrivée jusqu'à nous. Mais il est permis de croire qu'iconographiquement elles ne se distinguaient pas des autres statues de la même divinité et que, par conséquent, le thême de la théophanie n'y était point exprimé par des traits matériels quels qu'ils soient.

phanie n'y était point exprimé par des traits matériels quels qu'ils soient.

Dans divers écrits qui appartiennent presque tous aux premiers siècles de notre ère, on trouve d'autres descriptions d'appartions divines, mais généralement par vision en songe. L'apparition de Mandoulis Aion\* ou celle d'Imouthes\*, apparitions de la tétrade à Marcos, rapportée par Irénée\*, celle du Legos à Valentin cité par Hippolyte, ainsi que la vision d'Elchasai mentionnée par le même auteur\*; d'autres apparitions analogues chez les païens et les gnostiques\*, auraient pu nous donner une idée des figurations de la théephanie dans l'art de l'époque impériale. Ceci avec d'autant plus de probabilité que les visions, telles qu'on les décrit, se raltachent généralement à des souvenirs d'images

réelles. Mais, en dehors d'un trait qui est commus à la plupart de ces visions, sinon à toutes, à savoir leur luminosité qui peut supposer une auréole de lumière étendue autour de la figure de l'appartion, ces descriptions sont pauvres en détails plastiques précis. On pourrait relever tout au plus on la regardait « seul à seul », plose plosor, et parfois, avec plus de précision facie ad faciem (saint Augustin, De spiritie et anima, c. 50), « les yeux dans les yeux « Or, ce procédé suppose évidemment une attitude de face et vraisemblablement une frontailité complète de l'image inspirée par de pareilles visions et qui les inspirait à leur tour.

Les thèurges hellénistiques se faisalent fort de provoquer de pareilles visions, et celle d'Assièpios qu'un mage de Diospoils en Egypte a pu faire apparaître au médecin Thessalos, vision conforme dans l'ensemble à d'autres théophanies analogues, ajoute quelques traits suggestifs pour une étude iconographique. Assièpios apparut, resplendissant de beaute et dans une spiendeur d'ornements. Il siègeait sur un trône, en &&doscalos révéiant les mystères, et, avant d'adresser la parole à Thessalos, il leva la main droite. Le P. Festugière, en commentant ce passage, fait observer que ce geste revient souvent aur les statues cultuelles d'Asclépios, et la remarque est d'autant plus suggestive que les apparitions de ce deu précisément étaient fréquentes. Il y a sinsi de sérieuxe chances que les images d'Asclépios avec la main droite levée correspondent au type de la théophanie de ce dieu. Quant au trône, s'il est risqué de supposer dans loute image d'un dieu trônant une formule iconographique de la théophanie, il est certain que dans les théophanies de l'art chrêtien Dieu

<sup>1.</sup> Arcles, Mohamorp., XI, 22, cf. 19-20. Custowe, dans Mon. Piol., XNV, 1923-1922, article cits. Cf. Dool. Stell., I, 25.

2. Pressaving, Summeth. pr. Urbunden, 4127. Ngca, dans The Harvard Flood Review, XNVII, 1934, p. 50 et a., texte relatif à la vision, d'après un grafific sur le mur du temple de ce dieu, à Talmis (Numulie), p. 61 et s.

3. Pressavinks, dans Cerpus Hermeltum, I, p. 114-116.

4. Induke, confre hoeres. Minne, P. G., 7, 502 et s.

5. Presvioules, I'm. Ulli., 48, 1939, p. 47, n. 4.

5. Vision de Zasime (Bunyantum, Les alchémistes grees, p. 107 et s.); Vision de Dieu par Mohe d'après Exéchiel la Tragique (Euslus, Prep. Sr., 9, 27; Minneagen, N. S., 18, 1800, p. 270 et s. Cf. Le Muséon, 37, 1934, p. 50; Visions de s. Perpetus (Possos, de Franchi de Cavalins, dans Hom. Quarf., Suppl. Après (2004, p. 112 et de 13, p. 100). Cf. Assicul, Le, p. 102-136, del. Nocs. 4. s., p. 72-73. Rusyanavaux, Die helten. Myslerienceligienen, p. 32, 36, 38.

<sup>1.</sup> Our r phone, riphe phones: Pacerini, Enneme, V, 1, 6, VI, 2, M, 2, Calal, and district, pr., VIII, 3, p. 127 et s., VIII, 4, p. 23 et s. Cukont, Mon. Plof. NXV, 1921-1922, p. 27 et s. E. Permanni, dans Philology, 88, 1933, p. 0 et s. C. In vision de Polimandiss seit skalers phones deviampé jou, et celle de Themador, Pacrutana, dans fin. Blair, 1830, p. 60. V. suissi be Livre des mords: REFERENCES, REBIONAL WARDER, 1930, p. 0. V. suissi be Livre des mords: REFERENCES, REBIONAL WARDER, 1930, p. 20. V. suissi be livre des mords: REFERENCES, REBIONAL VISION PERMITTER DE MARIE DE LA CONTROL DE LA CO

apparatt presque toujours siégeant de face et assis sur un trêne monumental. C'est notamment le type quasi obligatoire de l'iconigraphie de la Palestine et de celle de Baouit, qui en dépend ; ce type revient dans des sciences [par exemple l'Ascension) qui, par le sujet, n'appelaient nullement cette, figuration. On pourrait ajouter que c'est aussi siègeant sur son trône que l'empersur sacré apparaisant aux simples montels lors de ses réceptions solemelles et que l'imagerie monarchique s'en tint à cette attitude, pour ses visions les plus officielles du souverain. Nous retrouverons d'ailleurs, dans un instant, les figurations de la théophanie dans l'art princier.

Revenant à Asclépios apparu au médecin Thesaslos, rappelons le petit groupe de reliefs votifs athéniens qui figurent l'épiphanie du dieu aux malades pendant l'incubation. Étendus sur leurs lits, ils voient Asclépios surgir devant eux et les regarder dans les yeux?; ou bien on l'imagine posté au chevet du lit : invisible au malade lui-même qu'il semble prendre sous sa protection, il apparaît à d'autres personnages groupés autour du lit. Avec moins d'assurance, il est peut-être permis de reconnaître des images d'Asclépios épiphane (et aussi des déesses d'Éleusis épiphanes auxquelles il est souvent associe) sur d'autres reliefs votifs qui montrent un ou plusieurs fideles arrêtés devant les effigies de ces divintés et les contemplant face à face?

Dans le cadre des mystères dionysiaques, plusieurs exemples de l'épiphanie de Dionysos à un poète (accompagnée quel-quefois par une inspiratrice terrestre) font pendant aux reliefs avec Asclépios\*. Ici encore, le dieu épiphane s'avance vers l'épopte immobile qui, en prévision de cette visite surnaturelle, s'était préparé à une théoxénie. Comme le montre

l'iconographie des Dioscures', les préparatifs à la théoxénie, et notamment le siège vide qui attend l'Bôte divin, appar. Il est peut-être permis de joindre à ces images d'opphanies-béstitude éternelle dans l'outre-tombet. Pour le myste qui le voyait sur ces images, à demi-étendu et appayé sur Kors, dans une attitude idéale de repos, ce Dionysos figurait le le voyait sur ces images, à demi-étendu et appayé sur Kors, dans une attitude idéale de repos, ce Dionysos figurait le dieu qui procure à ses fiédes, comme il se l'assure à lui-même, la sensation de bien-être propre à l'état d'ébriéte. Le dieu en donnait l'exemple et ce type iconographique le rappelait aux mystes, en situant d'ailleurs cette vision dans l'au-delà : cette épiphanie, si c'en est une, se laise comparer des théophanies dans le passé.

Mais l'imagerie inspirée par les mystères de Dionysos a tenté de figurer les épiphanies du dieu en partant d'un autre point de vue, et les figurations de ce genre offrent une analogie suggestive de certaines catégories d'images chrétiennes des théophanies. Au lieu de figurer des apparitions momentanées de Dionysos à un individu, par exemple au poète, on a essayé d'illustrer les épiphanies mythologiques du dieu, en laissant entendre, par des nuances iconographiques, que ces épiphanies s'historiques se exproduissaint dans l'expérience religieuse de chaque myste. On en choisissait donc les sujets de manière à foire ressortir la manifestation de la divinité à la fois dans Dionysos et dans le myste qui, progressivement, s'assimilait au dieu. Chacune de ces figurations recevait ainsi la valeur d'une image de théophanie, et il était normal que les épisodes mythologiques qui correspondaient aux épiphanies de Dionysos et dans le myste qui, progressivement, s'assimilait au dieu. Chacune de ces figurations recevait ainsi la valeur d'une image de théophanie, et il était normal que les épisodes mythologiques qui correspondaient aux épiphanies de Dionysos et des linées de l'enfance de Dionysos et destinées de l'enfance de Dionys

<sup>1.</sup> Le Bas, Monum, figuris, 53. S. Remacu, Rép, des rellefs, 2, p. 330, 2. J. Zranen, dans Alben, Mill., 17, 1893, p. 220 et s., fig. 5. 3. 3. 4. L. Unissus, dans Bonn, Jahrb., 87, 1899, p. 1 et s. F. v. Donre, dans Arch. Zellung, 1877, p. 142 et s., no 2.5, 14, 21, etc. Images des ápiphanles des décesses d'Éleuis: C. Kann, dans Abehen, Mill., 17, 1895, p. 120-142 et en parthodier, p. 190, fig. 1-7, 5. Fouchars, dans Bull. Cor. Rell., 11, p. 120. — Parameire, V. 25, 4, deert, une perforter, dans un petit sanctuaire a cété de femple de la Fortune, un héron, ou un dieu su nom significatif de Socipolis ou surveux de la tilés, y était représenté les d'qu'un l'avant va apprailles en songée, de nofamment revêtu d'un vétement constellé et portant la corne d'Amellhee. 4. Ch. Picano, dans Amer. Journal of Archent., 36, 1934, p. 140 et 143, fig. 8, 6.

ce cycle est particulièrement détaillé¹; sur une mosaique de Djemila, le caractère symbolique en ressort davantages; de mais partout s'affirme la volonté de développer le thème de mais partout s'affirme la volonté de développer le thème de l'enfance d'un dieu révèle aux hommes, thème typique pour la notion de la théophaine. La mosaique de Djemila pour la notion de la théophaine. La mosaique de Djemila pour la notion de la théophaine. La mosaique du raisin fait aux hommes en la personne du roi Rarios, et c'est encore un sujet d'épiphame, puisque cette révélation bienfaisante a été considérée comme le but suprême du séjour de Dionysos parmi les hommes, comme l'acte par lequel il s'était révélé comme « sauveur ». Enfin, toujours dans la mosaique de Djemila, on trouve la scène souvent reproduite, de la contemplation du phallos et des fruits, brusquement dévoilés : image de la puissance de fécondation de Dionysos et par là démonstration nouvelle de sa nature divine, elle reflete, sur le visage et dans les mouvements de l'épophe, le même effroi que l'on constate chez les témoins d'une vision divine. Cette scène se laisse comparer ainsi à toute autre image de l'apparition brusque de la divimité. Enfin, le cycle de Djemila se termine par une scène avec Lycurgue et la nymphe Ambrosie, épisode qui passait pour évoquer le mieux la force invincible de Dionysos; et il est significatif que c'est de cette image de la puissance suprême du dieu que le mosaîste avait fait le motif centra de son cycle symbolique. A El-Djem, en Tunisie\*, une autre mosaïque à thème dionysiaque ne relève que cette puissance, en fixant une figure de Dionysos-t-iromphateur au milieu d'une composition prophylactique\*. Comme ailleurs, et ce

p. 16 et 23. Je n'ai pu consulter l'étude de Oiga Elia, sur les fresques épiphaniques de Bacchus dans la Casa di Clistriata, à Pompét (cet ouvrage m'a été
simahlement signalé par M. Ch. Picard).

1. E. GUHERT, Les portraits d'Antinos au Musée Guines, p. 19-20, pl. XIII.
BORRUX, Gul. des Antiquites Égypt, au Musée du Loure, 1, 1932, p. 280-281,
pl. XL. PERSCE et TYLES, L'ari systantin, 1, fg. 101-103. On se souvient que le
grand poème de Nonnos, Nonguisca svant pour thème principal l'épiphanie
sur terre du dieu-bienfaiteur et triemphateur. L'iconographie théophanique
sur terre du dieu-bienfaiteur et triemphateur. L'iconographie théophanique
sur letres du dieu-bienfaiteur et de Culte monacrique, dans Part officiel de certains
Ptolémées qui étaient sensés incarner ce dieu (Ptolémée XIII célébré comme
no sec Mérocos); Buunturn, De divinis homeribus ques acceptrunt Alexander
et aucesserse sjus, 1890, p. 45, 32.

2. Lescan, L. e., pl. VIII, 1X et étude passim. Dans mon interprétation de
la measique, je suis les grandes lignes de l'excellent commentaire de M. Leechi.

2. Manun et Poirssor, dans Mon. Piol. 34, 1934.

4. Ct. vas figuration analogue su millie d'une belle mosalque récemment
découverte à Anlische : Anlisch on the Orontes, 11, The Excavations of 18331836, Princeton, 1938, pl. 71, 73.

rapprochement est normal pour les images des théophanies, cette évocation de la puissance divine seri de signe apotro

rapprochement est normal pour les images des théophanies, paique.

Enfin, le thème de Dionysos-triomphateur rejont celui de l'emphanie de Dionysos rentrant victorieux rejont celui de l'emphanie de Dionysos rentrant victorieux de sa campagne des indess. Parmi tant d'exemples de cette soine, le rappelleur de préférence la composition du tissus heliensique du noms inacrits auprès des dives personanges nous crificat que l'image, loraqu'elle était complète, s'inapirait de la la figure de Dionysos, placée au milieu de personanges nau crificat campagne victorieuxe des Indes, et parce que, sur ce tissu, agités, s'en distingue par sa séreinte lourné de face et appuyé sur son thyrse, le dieu reprend l'attitude du tromphateur qu'il avait sur la mosalque d'El-Djem et que nous lui connaissons aussi sur une autre mosalque tantive qui a coffre comme une vision plus générale du Dionysos frompateur tel qu'il se manifeste dans son epiphamie héotienne. En outre, cette grande composition dionysanque sur le voile d'Antinoé se recommande à noire étude par le voisange avec le cycle de l'enfance de Dionysos qui, sur une frase plus étroite, s'y développe parallèlement à la pompe tromphale. On a voulu reunir, sur un même objet, deux iligrations des épiphamies de Dionysos, qui correspondent à deux catégories consacrées des révétations de la divinité, et tandis que l'épiphamie de l'enfance du dieu est présentée en un cycle narratif, celle du retour triomphal reçoit l'aspect d'une composition plus abstraite. En anticipant un peu sur l'étude des images chrétiennes des théophanies, signalons tout de suite deux analogies suggestives. D'une part, les monuments que nous aurons à analyser plus lard nous montreront la double interprétation du thème de la théophanies dan les episodes històriques, et notamment dans l'histoire de l'enfance du Chris. D'autre part, un tissu chrétien de provenance expelienne, au Kunstgewerhemuseum de Berlint, offre deux sèries de figurations qui, par leur ordonnance et même par leurs sujets, rations qui, par leur ordonnance et même par leurs sujets,

V. note précèdente.
 Straygowski, Orient oder Rom, pl. V et fig. 43, p. 98 et s.

se laissent rapprocher des scènes du tissu du Louvre. Comme sur celui-ci, on y a réservé, dans la partie haute, une friae sur celui-ci, on y a réservé, dans la partie haute, une friae sur celui-ci, on y a réservé, dans la partie haute, une friae sur celui-ci, on y a réservé, dans la partie haute, une friae sur celui-ci, on conservé montre les cinq vases du Miracle de Cana et une conservé montre les cinq vases du Miracle de Cana et une conservé montre les cinq vases du frence de la tissu légande grecque qui Pévoque); tandis que le reste du tissu et occupé par une composition symétrique et solennelle, qui et de la figuration des Pains.

Un sutre monument chrétien d'Égypte, une fresque d'Alexandrie! présente ce sujet d'une façon analogue, c'est-à-dire en composition symbolique plutôt qu'en image narrative, et ce rapprochement corrobore l'identification proposée de l'image principale du tissu. Plus apparentée encore est la figuration qui décore le couvercle du reliquaire de Saint-Nazire à Milan (Pl. LXX, 3)² : on y voil, en effet, et le groupe symétrique du Christ et des apôtres, et — sur un autre plan — des corbeilles et des amphores alignées par lerre. A un détail d'ordonnance près (les vases alignés par lerre. A un détail d'ordonnance près (les vases alignés par lerre. A un détail d'ordonnance près (les vases alignés y sont représentés au-dessus et non pas au-dessous du Christ adoré par les apôtres), le tissu reprend le même modèle que le reliquaire. Or sur celui-ci on reconnaît aisément une double inspiration par les thèmes de théophanie : tandis que sur l'image principale les apôtres adorent dans le Christ le thaumaturge qui a prouvé sa divinité en multipliant les pains et les poissons et en changeant l'eau en vin, cette démonstration abstraite de la théophanie est complétée par une représentation et les amphores de Cana ; le tissu, à l'origine, offrait probablement les deux groupes (sur le fragment conservé, on ne voit plus que les vases de Cana). Mais, de toute façon, ce tissu chrêtien se rencontre avec le v

Reproduction: Hulletino, 1865, planche, fig. 5 et Cannoz, Diction., s. v. szundrie, col. 1129-1130, fig. 270.
 De Müzy, dans Mon. Prof. 7, 1900, p. 65 et s., pl. VIII-IX.

ressortir, est exprimée par deux étoiles qui complétent ou l'applicant l'image anthropomorphe des dieux': c'est sous l'aspect de deux astres, en effet que les Dioceures se manifestaient aux voyageurs el surtout aux navigateurs en péril de mer. Plus rarement, le motit de la théoxeme à son tour a été appliqué a la figuration de l'épiphanie des Dioceures, comme il l'a été pour celle de l'honyase. Enfin, une formule iconographique qui ne laisse aucun doute sur le caracter surnaturel de la vision divine, apparait sur un relu caracter provenant de Larissas. : au-dessus d'une image de théoxème une victoire plane, couronne à la main, et plus haut encore, galopant dans les cieux, apparaissent les deux cavaliers divins. C'est ainsi, dans le ciel, que les Dioceures-auveurs ont dù apparaître aux Romains, le jour on, par leur épiphanie opportune, ils les aidérent à remporter la victoire du lac Régille.

A côté de certains monuments dionysiaques, un seul domaine de l'art religieux paien de la basse antiquit nous permet de saisir les élèments d'un véritable cycle des théophanies. C'est l'art sacré des monarques. Et cela, d'une part parce que les nécessités de la vic politique en en fiait milipier les représentations, d'autre par et surtout parce que, en sa qualité de praesens deus, le souverain donnait constamment l'occasion, dans ses actes, à des manifestations de si divinité.

Aussi, bien des thèmes de l'iconographie mona rchique créée pour le besoin de l'État s'assimilatent fut.

divinité\*.

Aussi, bien des thèmes de l'iconographie monarchique créée pour le besoin de l'État s'assimilaient fatalement aux thèmes des théophanies. J'ai fait allusion au thème de la théophanie vision en évoquant' les figurations, si fréquentes, du monarque trônant de face, qui correspondaient à l'apparition riuelle du prince sacré, au fond de la salle du trône. La formule iconographique courante s'inspira directement de ces apparitions, qui étaient appelées à produire le même effet que les

<sup>1.</sup> CRAPOUTRIER, f. c., p. 69, 131, 249, Dief. d. Ast., s. v. Diagram (Puttler), 1, 256, et s. ROGERIR, s. v. Diagram (Puttwingler), 1, col. 1157-1158, 1176-1177, v. notamment les très nombreuses images montaires romaines. 2, Ibid., p. 130-134, 157, 209 (epiphanies non forme humaine); fig. 2, Ibid., p. 130-134, 157, 209 (epiphanies non forme humaine); fig. 2, Chievanie, neve deux étailes audessus des lits préparés pour le repas des Dioscures, qu'on voit s'approcher, à chavall.

3. P. Gemont, Rech. sur le culte fundeme de Romains, 1942, p. 64, fig. 4. 4. V. les termes d'un dymne à Dématries Polocrées, es 307 av. 3-C., es viable s'Poil dans Pouls, et ann pas sous forme d'effigie en hois ou en pierre mais vivant : WENDLAND, Die hell-riem, Kulfar, p. 75.

5. V. supru, p. 143-144.

visions des divinités. Et c'est là certainement ce qui explique l'importance de ce genre de figurations : elles mettaient tout sujet d'un monarque qui regardait une pareille image (par exemple, sur les monnaies) en présence d'une théophanie dans la personne du prince, et — but supréme de toutes les religions de ce temps — le faissit communier immédiatement avec la divinité manierstée en ce prince. La notion de la théophanie fait mieux comprendre la signification religieuse de ces images, comme elle explique la raison profonde des cérémonies de la contemplation du souverain dans la salle du Palaisi.

Fait capital pour l'iconographie de tente.

de ces linguis.

Fait capital pour l'iconographie de toutes les théophaniesvisions, l'image de la vision du monarque est généralement
accompagnée de la figuration des témoins de son apparition.
Il s'agit de figures qui, en montant la garde à ses côtés et
surfout en faisant le geste de l'acclamation, certifient par la
le caractère sacré du personnage central; ou bien il s'agit
d'ennemis vaincus qui, accroupis aux pieds du souverain,
témoignent par leur geste de supplication, voire par leur
simple présence, de la puissance du prince-vainqueur<sup>2</sup>.

D'autres thêmes du même répertoire iconographique ont
la même signification, et les légendes qui les accompagnent
éclairent leur valeur religieuse. Sur les médailles romaines,
ces inscriptions adoptent des formules sussi stéréotypées que
les compositions qu'elles accompagnent. Elles nous prouvent
ainsi que foute cette imagerie sert à la démonstration d'un
petit nombre d'idées analogues, toutes étroitement associées
aux différents aspects de la théophanie dans la personne du
monarque. Prenons l'exemple des thêmes de la certus victoreuse du souverain et de son adrendur dans une ville ou une
province. Puisque chaque victoire du monarque a pour

I. M. Lusis Bisbert zur suggler que le litre de cefaerropávere, attesté dans le raiks impécial de diverses villes, désignant probablement un dignitaire chargé de montres les visages des soverveisse dont la contemplation, en province, suspliquit celle du montrepe on pressonse.
2. V examples dans Gannas, 2 empereur, pl. XVI, XXIX, 8. Ct. pl. IV. Cher images impérables des sous les parties en la Vience de la Vience de la Vience de la Vience different de la Vience (diptypues diffs + à cinq component).

auteur cette cirius, inséparable de la personne du souversia, une province de l'empire, sa présence, à elle seul., y apporte victoires et ces visites marquent en fait des nandestations des fields annues et ces visites marquent en fait des nandestations des fields annues et ces visites marquent en fait des nandestations des théophanies. Et il en va de même dens igurations des descendue sur le monarque ; ou les schnes d'investiture, où celui-ci tranamet à un tiers une parcelle de sa puissance d'inspiration divine ; ou des tableaux de l'adoration du prince et de l'offrande au souverain, car ces actes rituels surhumain du monarque. La theophanie dans la personne et de du cycle entire de l'imageris monarchique; la théophanie dans les actes du souverain est l'idée centrais qui donne la clé du cycle entire de l'imageris monarchique; la théophanies de la puissance divine et avec les événements qui marquest l'avénement de la divanté parmi les houmnes — faits qui tous, traditionnellement, étaient considérés comme des théophanies.

On observera cependant que, plus encore que dans les représentations des théophanies de l'onyone, de Mithra ou des Dioscures', c'est la puissance ridorieux du monarque inspiré que l'iconographie princière pelevait par les images des théophanies. Cette nuance triomphale appareit des les débuts de l'iconographie princière, puisque les plus anciennes socree imagines d'Egyple, à l'ocusion de la consérration de Ptolèmée Épiphane. Elles étasent donc conques comme des représentations du roi drivante l'arminission de la consérration de Ptolèmée Épiphane. Elles étasent donc conques comme des représentations du roi drivante ces inages, present de les fixer dans tous les temples d'Égyple, à l'ocusion de la consérration de Ptolèmée Epiphane. Elles étasent donc conques comme des représentations du roi drivante arminission de la consérration de Ptolèmée Epiphane. Elles étasent donc conques comme des représentations du roi drivante arminission de la consérration des représentée que par la transmission de la c

<sup>1.</sup> V. supre, p. 140 st s.
2. Brunters, č. c., p. 92.
2. Gazt, duns Rest. Hist., CLXXII, 1933, p. 1 st s. Gaznat, č. c., index à
Victoire impéraise.

diverses figurations des théophanies chrétiennes. Si dans la netion même de la théophanie l'idée d'une force manifesté tient une place éminente, cette idée n'a fait que se préciser dans les images."

En résumé, rappelons-nous que, dans l'iconographie paienne des théophanies considérée dans son ensemble, nous avons trouvé des correspondants plastiques à tous les types essentiels des théophanies, telles que les distinguaient les religions des Anciens; à savoir, la théophanie-vision, la théophanie-natalice et la théophanie-miracle. Les deux premiers thèmes ont dû être le plus fréquemment traités dans les images cultuelles, tandis que le thème du miracle, théophanie était tout désigné pour les objets votifs. Plus riche que les autres, l'imagerie princière s'atlacha avec une égale attention à toutes ces variantes du thème de l'épiphanie et elabora ainsi un cycle de figurations aux formules iconographiques soigneusement précisées. Ajoutons, que, dans toutes ces religions, le sanctuaire était l'endroit normal où se forma et se fixa de préférence cette iconographie. Pour l'imagerie monarchique, le Palais Sacré jous la même fonction, tandis que tous les objets officiels, y compris les monnaies où se reproduissient les mêmes images, étaient comme des accessoires de ce sanctuaire du deus prosessas.

Nous avons vu, d'autre part, les chrétiens adapter la notion d'épiphanie-théophanie à l'histoire de l'incarnation du Logos, aussi bien l'épiphanie en a l'histoire de l'incarnation du Logos, aussi bien l'épiphanie que, depuis Constantin, on éleva des sanctusires-marlyria sur les lieux où elles se sont produites. Rien ne parsitrait plus normal, dans ces conditions, que l'apparition d'une iconographie chrétienne des théophanies et précisément dans les marlyria des lieux saints de Palestine.

A la notion de théophanie ou d'épiphanie est indissolu-

A la notion de théophanie ou d'épiphanie est indissolu-blement liée celle du témoin. La divinité se manifeste néces-sairement à quelqu'un. Aussi les prophètes de la Bible et l'auteur de l'Apocalypse rédigent-ils leurs descriptions des visions divines comme des procès-verbaux établis par le Palestine.

E. Perenson, Eli Osio, p. 152. Une image d'un autre caractère qui figureresit. Cèzar en deux epiphanes a été signalée sur une émission monétaire:
 E. Bickennann, dans Archiv f. Beilg., 27, 1929, p. 25. Cf. Beinen, dans Klir 1911, p. 131.

témoin oculaire qui en attest la véracité. Si dans les mortgris de Terre Sainte l'iconographie se proposait veinneat comme nous cherchons à le monte proposait veinneat phanies chrétiennes, elle ne pouvait avoir manqué de faire apparaître, sur l'image, le marige de la théophanie represente, c'est-à-dire ce témoin oculaire sur l'attestation duquel l'événement avait été classe théophanie authentique et avait été présenté comme telle à tous les fidèles. Or, présisément, ces figures du ou des témoins apparaissent très régulièrement dans l'iconographie antique chrétienne des théophanies-visions. C'est grâce à elles que ces compositions devenaient des témoignages » peints et pouvaient prétendre exprimer directement le thème religieux des cultes qu'abritaient les édifices du « témoignages « ou amarjuia.

A l'occasion des différents types des théophanies-visions que nous rencontrerons sur les mouments, nous verrons de près comment on figura ces témoins oculaires. Il suffir de signaler pour l'instant que, sur ce point encore, l'iconographie comment on figura ces témoins oculaires. Il suffir de signaler pour l'instant que, sur ce point encore, l'iconographie comment sur les mouments, nous verrons de près comment on figura ces témoins oculaires. Il suffir de signaler pour l'instant que, sur ce point encore, l'iconographie comment en de les families en les fournes vers le Dieu apparu et se leurner vers un autre personage pour lui montrer la théophanie. Ce groupe apparatt pour la première fois sur le Grand Camée de France, où un membre de la familie impériale, probablement Claude, révèle ainsi l'apothéose de Germanicus à une femme assise à côté de luis. Ce groupe, qui annonce bien des images chrè-

1. P. ex. Isale I, I: · Vision d'Itale, fils d'Amos, tourbant Juda et Jérusalem... -; II, I: · s. In parole qu'Itale, fils d'Amos a eus tourbant Juda et Jérusalem... -; II, I: · s. In parole qu'Itale, fils d'Amos a eus tourbant Juda et Jérusalem... -; J. -; déremte, I; J. 222.2: le Paroles de Jéremie, fils d'Italeias, un des préfères qui habitalent à Amathoth, au pays de Benjumin. La parole de Yahre de Sance en ux jour de Johas, fils d'Ama, roi de Juda, la trictions males de son règne... -; II, 4: · £ La parole de Yahre me fils utateusse en ces termes fauit lo témoignage propriement dtl); Apocal. ], 1-2: · £ trècultion de neue Christ, que Diets lui e confiée pour découvrir à ses serviteurs las révisionents qui doivent arriver bientds, et qu'il s'aftu comaftre en Jenveyand par un ange à Jean, son serviteur, qui s attesté la parole de Dien et le térmigne de Jenveyand par un Jenveyand par un de l'entre l'ent

tiennes!, donne une expression plastique à l'acte de témoigrage officiel de l'apothèose par un jurator, tel qu'il était
exigé par les Romains!

L'autre variante iconographique est applicable aux
théophanies-miracles et aux autres révélations où Dieu se
manifeste par un acte ou par sa présence durable parmi les
hommes, et non pas dans une visson momentanée. Il ne s'agit
plus pour le témoin dy désigner une apparition soudaine
qui aurait pu échapper à d'autres, mais d'attester par la
parole et le geste la manifestation de Dieu qu'il constate.
Laissant supposer ces paroles — qui étaient des acclamations
rituelles de la divinité ainsi révélée — l'iconographie montre
done le témoir nelevant l'avant-bras droit, la paume de la
main ouverte tournée vers le spectateur, c'est-à-dire faisant
le geste qui aujourd'hui encore accompagne le serments.
Des apôtres, des anges ont ce geste lorsqu'ils encadrent le
Christ trônant (ou la Vierge avec le divin enfant); ainsi que
des personnages indéterminés, sur d'anciennes figurations
des miracles de Jésus, par exemple sur les cycles théophaniques des ivoires orientaux? Ailleurs le geste pout manquer,
mais l'iconographie antique des miracles du Christ, depuis
le v<sup>u</sup> siécle, oublie rarement d'accompagner le Thaumaturge
d'un ou de plusieurs témoins de ses prodiges. L'art officiel
romain nous certifies que, pour figurer les témoins de ce
genre, notamment ceux qui encadrent le personnage sacré
trônant, les artisles chrêtiens ont auvir un type iconographique plus ancien. Bref, que ce soit l'une ou l'autre des deux

L. V. infra, p. ex. p. 204, n. 1.

2. Bickermann, Die röm. Kaiserapolisesse, dans Archie f. Religionewies, 27, 1929, p. 1. et s. Wernergen, 1864, 18, 1915, p. 36 et s. L. Drumen, dans Men. Addl., 27, 1912, p. 15, m. 8. Gazd, dans Mel. arch et d'hid., 49, 1932, pl. 1 (spothésius de Céars sur «l'autel des Lares» au Vatican : représentés en témoides de l'applichées, des princes et princesses de la maison impérials lèvect un bres dans la direction de l'accension d'un dieu en présence de Rôdies, felle p. ex. la fresque du temple de Zeus-Thées à Dours : Rostovtzerr, Durs Europea and de Arf. pl. XIV, et notre üp. 140).

3. Examples : Garans, l'empereur, pl. 111, 2, IV. Punce et Tyler, L'orf hymnife, 1, [6, 92, 11, 1, 2, 2, 3, 3, 60 s.

4. Penecs et Tyler, l. e., 11, fig. 165, 169.

5. 1664, J. 6g. 124; 11, 2 E. 169, 169.

5. Compiere notemment les images des consuls flanquès des personnifications de Constantinopte et de Rome, sur les diptyques, aux figurations du Rostoviche de Seine aptives ou de la Vierge encadrée de deux anges, sur l'autres ivoires semblables. Ex. ci-dessus note 4.

variantes du thème du témoin, l'iconographie de litérophames
Crujours à propos du témoin, l'iconographie de litérophames
Toujours à propos du témoin-marijer des théophamies, à est
utile de rappeler, pour mieux compendes la inguification
religieuse des images du cycle des marijeis, que dei les récile
évangéliques, canoniques et apocryphes, réservant sux
témoins un rôle éminent dans les épisodes théophamieus. En
éffet, tout en rappelant à plusieurs occasions (Math. 18, 16;
Jean 8, 17; 11 Gor. 13, 1; Hebr. 10, 28), les passages du Deuteronome qui, dans les litiges, exigent une affirmation conjointe
de deux ou trois témoins (17, 6; 19, 15), les passages du Deuteronome qui, dans les litiges, exigent une affirmation conjointe
n'oublient jamais de rappeler que telle manifestation de la
divinité de Jésus avait été certifiée par deux, trois ou plusieurs
témoins. Ainsi, les évangiles parleint de plusieurs hergers et de
plusieurs mages, et les iconographes presque toujours fixent à
témoins de l'épiphanie première, dans chacun de ces deux
groupes d'hommes qui furent prévenus de la naissance de
l'Enfant divin. Ce sont trois apôtres que le Christ fait monter
sur le Mont-Thabor pour assister à la théophanie de la Transfiguration. Les témoins de celle du Baptème ne sont point
nommés dans les textes canoniques, mais les iconographes
les introduisent, sous forme de deux anges, puis de trois.
Au Temple, lors de la Présentation, la divinité de Jésus est
reconnue simultanément par Siméon et par la prophètesse
Anne. Mais, surtout lorsqu'il à agit de constaler la résurrection
du Christ, ce sont deux ou trois myrrhophores qu's assurent
que le tombeau est vide (et c'est la seule description directe
de cet événement capital, dans les évangilestes d'étayer leur récit
par le rappel fréquent des témoins réunis en nombre suffisant,
selon la loi biblique, Jésus lui-mème la partage (Jésus 8,
17-18): « Il est écrit dans votre loi que le témoignage de moimen, et le Pére qui m'a envoyè rend aussi témoignage de
moi ». Cette habitude a dû

33, 472), mais à chaque instant, s'adressant surtout à des proselytes ex circumeissone, il cherchait à persuader son auditoire en citant le plus de témoins possible pour chacune des principales thécophanies de l'Incarnation. Il les cherchait tout d'abord dans les livres de l'Ancien Testament, qu'il faisant témoigner en faveur des moindres événements de l'histoire du Christ et notamment de sa passion. En genéralisant et en précisant la méthode des évangélistes, il croyait confondre les Juits et prouver la divinité du Christ, par des témoisnages très des livres juifs eux-mêmes. En outre, outitant la Bible, mais toujours à la recherche de témoignages de la divinité du Christ, de la vérilté de son incarnation, de sa mort et de sa résurrection, saint tyrille les imaginait partout, et considerait comme témoins des vériles qu'il défendait tout aussi bien des hommes que des animaux, des objets inanimés, des astres, des édifices tout ce qui se trouve nommé dans les recits évangéliques sur un événement, tout ce que les souvemrs locaux ont pu ajouter à ces descriptions, y compris les sanctuaires eux-mêmes élevés sur ces lieux saints. Voici un spécimen de ces morreaux, assez fréquents chez saint Cyrille. Il nous fera sentir l'ambiance religieuse au milieu de laquelle se développa au 10° siècle le culte des « lieux saints » et la valeur des témoignages sur la divinité du Christ que, dans cette atmosphère, recevaient les objets qu'on y entourait d'un culte, et les images qui représentaient les événements ou les chouses considérés comme des témoins des théophanies : « XIV, 22 : Nombreux sont les témoins des théophanies : « XIV, 22 : Nombreux sont les témoins des théophanies : « XIV, 22 : Nombreux sont les témoins des théophanies : « XIV, 22 : Nombreux sont les témoins de la résurrection du Sauveur. La nuit et la piene lune : c'était la sezièrem nuit du mois. Le rocher du tombeau qui l'accueilit et la pierre, qui autrefois avait été roulée, rend témoignage de la résurrection ; aujourd'hu elle y est encore. Les anges de Dieu qu

de terre et l'ange lumineux qui s'y trouvait. Un témognage donna après a resurrection. Un témognage donna après a resurrection. Un témognage de qu'él abantes soldats et par l'argent avec lequel is furet achtes ; et cette maison de la sainte église que l'empereur Contanta comme tu vois — fit décorer aussi manifiquement ». Dans des passages de ce genre — et on pourrait en cite chose, tout événement et épisode évangelique se font le fémoirs de la naise par les manuels de la maise de l

d'un témoin d'autrefois ou le témoin matériel intact d'une théophanie du passé.

A ceux qui acceptaient la doctrine de saint Cyrille¹, il a do embler non moins normal de concevvir une iconographie évangélique qui relèversit avec le même soin les faits des évangélique qui relèversit avec le même soin les faits des évangélique qui relèversit avec le même soin les faits des évangélique qui relèversit avec le même soin les faits des évangélique qui relèversit avec le même soin les faits des évangélique qui relèversit en coulaires, vivants et inanimés, de ces évenements. Or, c'est précisément ce qu'on constate en examinant les images d'origne palestinienne : malgré leur en examinant les images d'origne palestinienne : mais fe leur alure historique, elles s'apparentent en fait aux images des théophanies-visions, en ce sens qu'elles aussi cherchent à mettre sous le regard du spectateur, d'une part une manifestation de la divimité, et de l'autre les personnages et les choses qui en attestent la véracité. Cette préoccupation, si conforme aux idées de saint Gyrille, explique le fameux anachronisme de l'iconographie palestinienne qui introduit, dans les scènes de la Nativité et de la Résurrection, les édificereliquaires constantinens élevés autour de la crèche et du tombeau du Christ : il s'agissait de mettre en valeur ces rares témoins directs de l'Incarnation qu'on pouvait encore retrouver à leur place, à Bethlèem et à Jérusalem. Le linceul étalé à l'intérieur du tombeau vide, sur toutes les images; le coup de lance du bourreau, dans le crucifiement; les trente deniers rendus par Judas, et de même les figures jamais omises des anges, ou des bergers et des anges, dans les épiphanies, de Siméon et Anne, dans les Présentations, des trois apôtres, dans les Transfigurations, etc., ont été fermement maintenues dans l'iconographie créée dans les martyria de Palestine, parce que, dans l'idée de cette imagerie, les témoins de la théophanie étaient deux rappel dans la démonstration verhale. Ils l'étaient d'autant plus qu'une polé d'offrir, sous l'apparence de simples images historiques,

1. Parmi les textes postérieurs, qui prouvent que les idées de saint Cyrille étaient communément reçues en Palestine, je rappellerai un curieux passage de la lettre adressée à l'empereur Anastase par des moines de la Terre Sainte : v. p. 129, inde i.

la réunion d'une théophanie concrete réalisée ou annousée et d'un seul ou de plusieurs témours, hommes et choses, qui en atteatent la vérité. C'est en grande partie pairse qu'elles avaient été conques ainsi, c'est-à-dire comme des supées de documents juridiques, que, ne voulant pas passer pour des faussaires, les iconographes s'efforcérent de reproduire ces images avec le plus de fidélité possible.

Malheureusement, en Terre Sainte il ne reste pour la période antique que deux peintures monumentales qui intéressent cette étude : la mossique de l'abside de Montisinal, que nous examinerons plus loin, et une mossique de pavement dans l'églisée de l'Heptapégon, trouvée au cours de fouilles récentes. Le témoignage de cette dernière œuvre est capital pour un essai de reconstitution des thèmes particuliers à la décoration des mordyria palestiniens.

Il y a longtemps, en effet, qu'est admise l'hypothèse selon laquelle charun de ces sanctusires offrait, des l'antiquité, des images des évênements historiques qu'on y commémorait.

J'en viendrai dans un instant aux monuments qui indirec-

tament sembisient confirmer cette hypothèse. Mais aujourd'hui, pour l'étayer, aous dispassans d'un témoignage plus anmédiat. Cest une mossique encastrée dans le pasement de l'abonde d'une bestique de l'Heptapagon (pl. NXVIII.) 3 et 4. Elle se trouve, en effet, dans l'eglise élevée au milieu du res sibels au-dessus de l'endroit en la trodition plaçais le miracle de la Multiplication des Pains et des Porssons, on plus exactement, as bord de la dalle sur laquelle se serait plus exactement, as bord de la dalle sur laquelle se serait plus exactement, as bord de la dalle sur laquelle par les dec's fait découvrir du même coup la dalle écaille par les dec's fait découvrir du même coup la dalle écaille par les dec's fait découvrir du même coup la dalle écaille par les pélécias qui en détachaient des frogments, et la mossique qui se frouve derivère la table d'autel dressée au-dessus de la relique. Or, la messique représente une petite corbeille remplie de pains (macqués d'une croix, ces pains du miracle évoquaient en même temps l'eurhariste rélèbrée devant la table d'autel), entre deux poissons symétriques.

Nous possédons ainsi un exemple authentique d'un de ces marigris de Terre-Sainte qui avaient pour relique un témom materiel d'une théophanie-miracle de Jesus, le lapis super quem Dominus pairem possuil. Pierre le Diacre qui, dans au description des lieux saints, la définit ainsi, ajoute que cette pierre est factum altarion et signale les pieux larcins auxquels il a été fait allusion plus haut? Les fouilles, en confirmant cette notice de pelerin, nous font penser aux nombreux passages de la Peregrinatio d'Etherie où celle-ci relate le programme normal de ses visites à un lieu saint. Ainsi, par exemple, à l'endroit où Moise avant sa mort imposa les mains sur les fils d'Israèl, et chanta le cantique, levalue d'une programe normal de ses visites à un lieu saint.

Ainsi, par exemple, à l'endroit où Moise avant sa mort imposa les mains sur les fils d'Israèl, et chanta le cantique de sur de l'entre ceu celle au de l'entre d

deinde legerclar lectio ipos de todice, dicerchar stans passinas perimens ed rem el tierato fared ité angle.

Le mosanique des Pains et des Poussons fiate supera de la delle de la Multiplication offre la pendant recompendent à ces lectures du leurs de libre fortes à l'aurez des primers en par eux-mérmes, devant la relique. Vant donc esta la preuve montumentale de l'ausge suppose, man puerço an demontré, que, dans les mortres polectimens, no places effectivement une image de l'evénement biderique commémorarient. Désontratas, nous pourreus affirmes que la mages étaient composées dans leurs auxetaurieus suspeciés et initées sur les objets de piété pou les pélectites de la term couvertures d'évanglées et môtine sur les bezendes apotrapaiques de la même provance. Dija Amalos Socialina les modèles de ces images de la front par les les chiefes potraries d'evanglées et môtine sur les bezendes apotrapaiques de la même provance. Dija Amalos Socialina les modèles de ces images de la front que vivei la Nutienta l'Adoration des Mages et des Bergers, ainsi que la Vierte l'Adoration de Mages et des Bergers, ainsi que la Vierte l'Adoration des Mages et des Bergers, ainsi que la Vierte l'Adoration de Mages et des Bergers, ainsi que la Vierte l'Adoration des Mages et des Bergers, ainsi que la Vierte l'Adoration de Mages et des Bergers, ainsi que la Vierte l'Adoration de Mages et des Bergers, ainsi que la Vierte l'Adoration de Mages et des Bergers, ainsi que la Vierte l'Adoration de Mages et des Bergers, ainsi que la Vierte l'Adoration de la Vierge fillant et aupres du puats, a l'eglisse commémorative fandée au band de ce fleuve ;— le Crucifisment, les Femmes un Tembese, le type iconographique de la creva triomphale d'ensée sur un rocher, dans les sanctuaires constantiniens du Sont de Gouvers :

- l'Incréduité de Thomas, dans l'eglisse comatalize densée sur un rocher, dans les sanctuaires constantiniens du Sont d'ensée sur un rocher, dans les sanctuaires du Sont l'en l'appare une certitude, on pourrait en ajouter quelques autres

S'il est permis d'attribuer à chacun de ces sanctuaires, commemoratifs, et probablement à certains autres, l'image initiale des scènes historiques respectives, on ne saurait affirmer que les compositions originales y aient eu partout le même caractère et y aient occupé le même emplacement. Rien ne prouve, en effet, que la place qu'on a attribuée à l'image du Miracle, dans la hasilique de l'Heptapégon, soit obligatoire ni même typique. Je la crois même plutôt exceptionnelle. On remarquera, en effet, que, lels qu'on les voit sur la mosaïque du pavement, le panier des pains et les deux poissons semblent posés sur le sol, comme lis devaient l'être sur la dalle voisine (lapis super quem Dominus panem posuit). La mosaïque reproduit, me semblet-til, la dalle elle-même, avec les objets du miracle de Jésus, en reconstituant en quelque sorte l'aspect des choses au moment du prodige mise en scène appelée à mettre en valeur, aux yeux des pèlerins, la relique de la dalle authentique déposée devant la mosaïque. Or, si auprès d'autres reliques matérielles semblables on a pu offirir des reconstitutions picturales du même genre, dans la plupart des cas elles n'étaient point possibles sans figurations de personnages, et notamment de personnages sacrés que les Chrétiens de l'antiquité semblent avoir évité systématiquement de représenter sur les pavements. Et d'autre part, même dans le sanctuaire de l'Heptapégon, l'image de la dalle avec les pains et les poissons n'exclusit nullement la figuration de la scène historique à laquelle ces objets font allusion. Gar dans tous les autres cas on'il est permis de penser à des types iconographiques créés dans les sanctuaires commémoratifs de Palestine, il s'agit non pas d'images d'objets sioèles rappelant un événement historique, mais de représentations de cet événement lui-même.

Mais dans quelle partie de l'église exactements et trouvaient ces images? Diiférents textes mentionnent bien la présence de mosaïques dans les plus importants sanctuaire commémoratifs de Jérusalem, de Nazareth, de

sous la protection d'un ange voiant, suppose un sanctusire commémoratif a l'emplacement du miracle. Ceta, Cimeli Bobbiesi, 1923, fig. 16. Le R. P. de Jasonassion (La cota des mon., II, p. 206) en a dejo admis l'existence. Elle est confirmé par la présence de la relique de la logidam de spelunca util Effica., en de : Torre de spelunca Effisable cum Joanne, dans le Trèson du Sancta Sancturum du Latran (Guissa, Il Sancta Soncterum, 1907, p. 188, Cf. Laura, Le trésor du S. S., 1966, p. 128); il y aveit un clergé, sur place, pour distribuer ces pierres et cetts terre, donc une église ou un oratoire qu'il desservail.

généralement sans en nommer expressément m les sujeta, ni l'implacement. Les exceptions sont rares, mais d'autant plus précieuses. Amisi, à en croire une description syménance des Lieux Saints que Vasilevakij stribusit au missel, c'est dans la coupole de l'église de Sion qu'était peinte une Sainte Cène! D'autre part, la chronique arabe du patrarche Eutychios rapporte que, lors de Vinvesion de 614, les Arabes aperçurent dans l'église de Bethlèem des monaiques, dont la présence dans ce sanctuaire au vur siècle se trouve confirmés par le patriarche Sophronios<sup>2</sup>. Mais ce n'est que dans un document de S56 (lettre collective des trois patriarches d'Orient à Théophile, en faveur des isones) que se trouvent nommés les sujets de ces mosaiques et leur emplocement il s'agissait, d'après ce texte, d'une image de la Nativité et de celle de l'Adoration des Mages et des Bergers qui se trouveient sur le mur extérieur de la basilique<sup>3</sup>. On peut se demander toutefois si ce dernier renseignement en sir, car au xir siècle, une description du sanctuaire de Bethlèem fixe les représentations des mêmes sujets sur les paros de la grotte de la Nativité. Certes, Jean Phocas, qui signale res mosaiques de la grotte<sup>5</sup>, les attribue à l'empereur Mannel Comnène (1143-1180), son contemporain, et il a probablement raison. Mais il est permis de se demander si les pentures de la grotte, exécutées — ou restaurées? — par l'empereur du xir siècle, n'occupaient pas le même emplacement que les images des mêmes sujets signalées depuis le vir siècle. Un ror vénéruit l'endroit de l'invention de la relique du cha l'un récurseur. Une petite salle qui occupe l'emplacement du Précurseur. Une petite salle qui occupe l'emplacement du Précurseur. Une petite salle, Or, c'est là, dans la conque ment la « crypte » sous cette salle, Or, c'est là, dans la conque

<sup>1.</sup> Alnaloy, I. c., p. 174 qui renvisi à l'Abiliaventi, dans Previs. Pulcilis.
Sobrilla, XI, 3, p. 94.
2. Alnaloy, I. c., p. 176-177. Vabiliaventi J. c., p. 174. Didos, Memisi
d'iconographie, p. 4.
3. Texte grec dans Abarloy, I. c., p. 177, trad. fr., dans Bayer, finitentes
pour servir a l'hist. de la petin, der, p. 77, doù, Vincent si Abilia, Bellian,
Le sanctuaire de la Naticilé, 1914, p. 198.
4. Person's Peties. Shoreig, XXIII, p. 95. Abiliato, I. c., p. (19 (est unire)
4. Person's Peties. Shoreig, XXIII, p. 95. Abiliato, I. c., p. (19 (est unire)
du xiiv siècle n'est point mentionné dans Vincent et Abilia. C.
5. Palestine Explor, Fund, Quart. Statement for 1921, p. 139; 1992, p. 36.

de l'abside, qu'on a fixè les fresques. Le haut de la voûte est réservé à une Décollation de saint Jean, encadrée par deux anges agenouilles; le bas, à l'Invention de son chef. Autrement dit, le panneau principal, dans l'abside du marbyrium, offre l'image de l'épisode essentiel du point de vue du culte local (découverte du chef du Précurseur). Jean Phocas, en 1186, aguale même dans le marbyrium ce qu'il appelle un somphales » : c'était la cavité où on aurait trouvé la relique. Comme on voit, les quéques renseignements dont nous disposons et qui tous, d'ailleurs, sont postérieurs à la grande époque de l'art chrétien antique, placent les peintures aux sujets locaux, soit dans la coupole (Sion), soit dans la grotte (Bethlèem), soit sur un mur extérieur (Bethlèem), soit dans la Pabside (Sébaste). On ne saurait tirer de ces témeignages, trop peu nombreux d'ailleurs, aucune indication sur l'emplacement lyprique de ces images. Et certes, on pourrait supposer qu'il n'y en a pas eu davantage entre le tve et le vie siècle qu'à l'époque suivante à laquelle appartiennent les textes et les peintures que je viens de citer. D'autant plus que — on le constate dans tous les domaines de l'art — entre Constantin et Justinien, tous les aménagements des sanctuaires offraient encore une grande variété : les types, en toute chose, ne s'étaient pas encore fixès, comme par la suite. Et pourtant, il me parait presque certain que les images que j'appelle locales, c'est-à-dire celles qui figuraient l'évènement commémore à l'endroit où il se serait produit, devaient occuper, dans les sanctuaires du rvé au vie siècle, le mur et la voûte de l'abside, ou bien le mur dans lequel celle-ci s'ouvrait, de préférence à tous les autres emplacements.

Cette solution me parait s'imposer pour trois raisons. D'abord, parce que la forme architecturale de la plupart des eglises de ce temps, qui étaient des salles oblongues, n'offrait que l'abside, ou bien le mur dans lequel celle-ci s'ouvrait, de préférence à tous les regards. Deuxiemement, c'est la que,

dans le Sacrifice d'Isaac, etc., dans le synagogue de Doura)s. Enfin, nous avons la certitude que les chretems ont adopté le même parti, dès le rev siècle au plus tand, et qu'en Terre Sainte ils l'ont maintenu dans l'unique sanctusire qui y conserve jusqu'à nois jours une décoration du vir siècle. Je pense, d'une part, à la plus ancienne mosalque d'abaide, à Rôme, dans la basilique de Sainte-Pudentienne, et de l'autre à la décoration de Vabside et du mur du fond de l'église justinienne du Sinai. Non seulement, dans les deux cas, les mosaiques na décorent que l'abside et le mur attenat, mais leurs sujets représentent précisément soit des monuments des lieux saints de Palestine (Sainte-Pudentienne) de l'entre d'entre de l'entre de l'entre de l'entre de l'entre de l'entre d'entre de l'entre de l'entre de l'entre de l'entre de l'entre de l

1. Sur toutes ces images prà-chrétiennes, v. supre, p. 178 et s

sitions\* qui l'accompagnent symétriquement font de Moise le personnage principal de la scène, et les événements qu'elles évoquent rappellent des épisodes qui se placent au Sinai même : Moise devant le buisson ardent, Moise recevant lu Loi. En vertu du principe observé à l'Heptapégon et admis pour les autres margire palestines, ces figurations se rangen parmi les images « locales » créées sur place et en vue d'un sanctuaire commémorait des événements au Mont-Chord-Or, s'il en est ainsi, la mossique sinaite nous prouve que des représentations » locales » de ce genre pouvaient être fluées, dans le voisinage immédiat de l'abside, sur le mur adjacent de la nef. Ces deux parties du chevet des basiliques anciennes étaient d'ailleurs etroitement solidaires. Mais la nuance mêrite d'être retenue parce qu'un autre monument archaique, les mossiques du v'è saccle de Sainte-Marie-Majeure à Rome, nous montrent un développement plus considérable des marges fixées sur le mur, autour de l'abside. La rencontre de l'èglise du Sinai et de la basilique romaine ne saurait être fortuite : nous y surprenons les reflets d'une tradition particulière qui a ses origines en Palestine\*.

C'est ce qui résulte des observations que voici. Contrairement à la plupart des autres scènes locales introduites dans l'iconographie par l'art des marlguria de Terre Sainte, les deux images de Moise au Mont-Choreb représentent des évènements de l'Ancien Testament. Elles auraient pu, par conséquent, avoir été crees tout aussi bien pour un sanctuaire chrétien que pour une synagogue de la région du Sinai. Depuis la découverte des fresques de la synagogue de Doura, l'hypothèse d'un prototype juif n'est plus à écarter ni, en particulier, l'hypothèse de scènes historiques d'un intérêt local, que des juifs hellémicés auraient pu représenter dans une synagogue: la décoration de Doura ne renfermed-elle pas une grande composition qu'on semble y avoir développée parce qu'elle évoquait la résurrection de morts dans la «vallée de Doura \*? Or, la même décoration de la sy

1. Invisibles sur la photographie de notre pl. XLI, 2, elles vont reproduites dans Van Buncame et Clouzor, Mez. ched., fig. 236, 237.

2. Ibid., fig. 48 et a.

3. V. phus lain, p. 168 et a. On se rappelle an outre que les épisodes apocryphes d'origine crientale, paletilinenne ou égyptienne, ont été représentés sur ce mur de Sainte-Marié-Majoure : infra p. 153.

4. Granam, dans Rec. Hist. Relig., 123, 1941, p. 153-154.

in niche de la Thora, les mêmes images de Moise Germal la l'églies ainaite a réservé le même images de Moise Germal la l'églies ainaite a réservé le même emplacement l'espidique par une coincidence. Jen gent trop complète pour l'espidique par une coincidence. Jen gentures dans les synagoques des juits hélètiels almoigne conclus plutôt à l'existence d'un type d'ancidence. Jen gentures dans les synagoques des juits hélètiels almo des du me siècle, ordonnance qui, d'une part, a têt appose en consciencement avaient des proposes de la mourant de l'existe dans les synagoques des juits helfeitels almos intéressent avaient été reprises par les mourants nous intéressent avaient été reprises au ve seixie, dans une église située près du Mont-Choreh, e'est dans chet régon que je placerais le monument juit qui a pa servir de modèle aux chrétiens.

C'est dans le Sud de la Falestine, d'ailleurs, que d'autres traditions d'art juif ont éte transmises aux chrétiens. En outre, la proximité du grand centre de l'hellenime juit qu'a été Alexandrie nous invite a placer dans cette répon plutôt qu'en Mésopotamie du Nord, le foyer de l'art juif liguratif dont nous commençons à connaître les crouvres pour des raisons religieuses. Jérussiem semble soche à l'avance, en tant qu'initiatrice d'une iscongraphe biblique juive). L'étude de certaines fresques de Beoult, on le vern, nous conduira aux mêmes conclusions, en nous invitant à supposer des prototypes commans à ces couvres christiens du vire-vire siècle et aux peintures du m' siècle de la synagoque de la mégion du Sinai, que nous proponens pour expigner la parenté des deux scenes où apperait Moise, dans la synagoque de la région du Sinai, que nous proponens pour expigner la parenté des deux scenes où apperait Moise, dans la synagoque de la région du Sinai, que nous proponens pour expigner la parenté des deux scenes où apperait Moise, dans la synagoque de la région du sinai, que nous proponens pour expigner la parenté des deux écones où apperait Moise, dans la synagoque de la région du si

provinces où l'imagerie palestinienne pouvait rayonner le plus facilement, plusieurs sanctuaires montrent des cycle plus ou moins developpés de scènes évangéliques sanlogues nous connaissons enfin un exemple de cette iongenphie monumentale, en Palestine même, au vyr sicle, je pease aux mosaiques décrites per Choricius, qui décoraient l'église Saint-Serge à Gara, en Palestine, à deux cycle évangéliques dans les chapelles de Baouit, à un autre dans l'oratoure de Deir-Abou-Hennis près d'Alexandre, et, enfin, à l'important groupe de peintures murales cappadociennes, en commançant par Mavrodjan et Toque le 1. Les fresques de Cappadoce, sauf peut-être Mavrodjan, ne sont pas antérieures au rx's siècle, mais leurs cycles d'images 'inspirent certainement d'ouveres pré-iconoclastes, dans le genre de celles que je viens d'évoquer pour la Palestine et l'Egypte. Dans toutes ces peintures, les scènes du recit détaillé de l'Enfance se trouvent alignées, sans cadres verticaux intermédisires, tout au long de bandes horizontales qui, si elles sont multiplées, partagent le mur d'images en plusieurs tranches superposée, comme à Sainte-Marie-Majeure. On ne saurait plus affirmer, comme autrefois, que cette ordonnance s'unspire des phylactères illustrès, ni que son origine soit nécessairement orientale ; mais, dans le cas des cycles monumentaux de l'Enfance, qui dans les peintures archaiques forment un groupe homogène, il est permis de suppose une origine commune à tous les monuments qui Padoptent et de fixer son prototype supposé dans un sanctuaire de Palestine. Et le qui dit sanctuaire de Terre Sainte pense aux églises commémoratives des lieux saints, qui exercèrent une influence cultuelle et artistique à travers le monde chrèten.

C'est ainsi que l'emplacement et l'ordonnance des scènes de l'Enfance, à Sainte-Marie-Majeure, peuvent être invoquées pour mous donner une idée des cycles du même geare qui décoraient les martyria palestiniens. Et il est méma permis, peut-être, d'imaginer des groupes d'inagers analogues, mais in consacré

<sup>1.</sup> Sur tous ces cycles de l'Enfance, v. chap. VI. Granan, L'empereur, p. 221 et s.
 Edifices réels mais postèrieurs à l'âge évangélique introduits dans les scènes du Nouveau Testament : v. t. I, p. 271 et s.

presentés de façon identique. De sorte que, si le premier de ses cycles unite une ordonnance de peintures monumentales, le second devait en faire autant. Et d'ailleurs, le mur de mosaiques que le pape grec Jean VII commanda, su début du viri siècle, dans son oratoire près de Saint-Pierre de Rome! et qui suit certainement des exemples orientaux, montre précisement trois frises superposèes de scênce évangementes, on l'Enfance et les Miracles (amsi que deux scènes de la Passion) vorsinent sur le même mur de fond, comme à Sainte-Marie-Majeure. Dans ces deux sanctuaires romains qui, à plusieurs saècles de distance, reflétent l'art palestinien, c'est, comme au Sinai, le mur devant l'abside, c'est-à-dire la paroi la plus exposée aux regards, qui supporte ainsi les groupes d'images historiques qui auraient pu être créées dans les marigiris de Terre Sainte.

Je ne parle ci évidemment que des cycles continus (cycle de l'Enfance et cycle des Miracles), qui normalement ne sauraient être places à l'intérieur de l'abside et qu'on aurait voulu figurer, en tant qu'images «locales», à un endreit bien exposé et rapproché de l'abside, comme à Sainte-Marie-Majeure et comme dans l'église du Sinai. Car on ne saurait cublier pour autant la lettre de saint Nit qui, écrivant précisément du Mont-Sinai vers 400, recommandait de fixer les scènes des deux Testaments, figurées les unes en face des autres, sur les mors latéraux des basiliques. Mais les exemples des mosaiques bibliques de la nef de Saint-Apollinaire-le-Nouveau, nous montrent que l'ordonnance de la décoration, sur les parois latéraies des basiliques de Catur-Apollinaire-le-Nouveau, nous montrent que l'ordonnance de la décoration, sur les parois latéraies des basiliques de Catur-Apollinaire-le-Nouveau, nous montrent que l'ordonnance de la décoration, sur les parois latéraies des basiliques de Catur-Apollinaire-le-Nouveau, nous montrent que l'ordonnance de la décoration, sur les parois latéraies des basiliques de Catur-Apollinaire-le-Nouveau, pous montrent que l'ordonnance de la

STRINGOWSKI, Orient oder flum, pt. VII. Person at Tylen, L'art byt.

# 75 b. Van Diecordie et Cloiszor p. 200 et s. N. No., Egitres, L. IV, Gi. Ch. Baver, Reiherches pour aereir d l'histoire a soldier et de la swifplure cheek, en Orient, 1879, p. 60.

(v. p. 172 et s.), à l'imagerie typique des absides de l'acre Sainte.

Balla, il n'est pas sans intérit de rappeler à cet achend
deux monuments iconographiques de la Goule sheriesane qui
semblent s'inspière de modèles palesanesa. Ce son les
monaiques, aujourd'hui disparues de la Baurade de Torione
(v. siècle), on tous les lableaux du cycle évangables, qui
faisant ici le tour de l'église, trustent des nyets de Torione
du Ghrist, et le messique de Saint-Gaill, on le cycle hatéresane, qui
d'attit distribué de la manière sursante : sur les muns latterar,
Miracles et Passion : sur le mur du chour iplutée que dans
l'abside ?), l'Enfance. On pense évridemment aux mosaiques
du mur. Est de Saint-Marie-Majeure, mais sures à SaintApollinaire-le-Nouveau, où le cycle chatologque serait à
complèter (si on rapproche les mossiques ravenantes de celle
de Saint-Gaill) par un groupe de sciens de l'Enfance, fixèes
aur le mur Est. Cette partie de l'église Saint-Apollinaire, en
s'en souvient, n'a pas conservé sa décoration ancienne.

Enfin, en essayant d'imaginer les cycles d'images de
l'Enfance, et peut-être des Miracles, qui out dit décover les
anciens sanctuaires commémoratifs de Palestine, on pourrait
tirer un argument en faveur de leur présentation en friese
superposèes d'images continues, de l'ordonnance des tableaux
historiques sur le mur de l'abside dans le synapsque de
Doura. Car Doura se rencontre sur ce point avec SainteMarie-Majeure, dont elle offre déja l'ordonnance su premier
tiers du une siècle. Tandis que le choire de l'abside de Doura
et le mur au-dessus supportent des compositions d'une
portée idéologique générale, de part et deux de ce représentations plus abstraites, trois suites superposes des crasshistoriques se déploient au rout le mur de fond et se polongent sur les autres murs. Des modèles de ce game, d'enganment une ordonnance inspirée par d'autres monuments, est
d'un servir aux mosaites de Sainte-Marie-Majeure et aux
fresquistes de Palestine, lorsque ces ponières avanné à déphaye
des sonctuaire

i. Descriptions de Jean de Chahand et de Dem Odes Lamelte suprediction H. WOGDRUTP, The Jeanopaging and Eule of the Nazate et Le Guerral dans The Art Buildin, NILL, 1931, p. 80 et a. Nous non projeculos disposition and the Charles qualques modifications à la reconstitution de se cycle projecte pai Miss Woodruff. OSSER, Schriftquellin 1. Genth & Kurel, Kurel, p. 708-275.

## 2. LE THÈME DE LA THÉOPHANIE DANS L'ICONOGRAPHIE PALESTINIENNE

La pluralité des sanctusires commémoratifs élevés par Constantin en Palestine, phuralité qui s'explique par l'existence de plusieurs lieux de Théophanies, ne doit pas nons faire perdre de vue que tous ces marigiris du Christ avaient en commun leur fonction de célèbrer les révelations de la divinité, soit celle de Dieu avant l'incarnation du Logos, soit, après, dans la personne du Christ. Or, si telle avait été la pensée de l'empereur et de son entourage à l'époque on s'élevaient les premiers marigiris en Palestine, il serait normal que dans chacun d'eux l'image principale (celle de l'abside et du mur qui l'encadre) l'it conçue de manière à faire ressortir, à travers la pluralité des sujets particuliers, le thème commun de la théophonie. Tel sanctusire pouvait montrer une Nativité, l'autre une Résurrection (Saintes Femmes au Tombeau), d'outres encore le Crucifiement, l'Ascension, ou n'importe quel événement de l'Écriture commémoré par telle égine. Mais partout, en figurant la scène historique correspondante au «saint lieu» précis, c'est, à travers ces images, la révélation de la divinité qu'on aurait voulu faire apparaître au spectateur. C'est d'ailleurs seulement per une telle interprétation de l'image fixant les traits de l'événement commémoré en présence du témoin matériel de cet événement, qu'on pouvait exprimer ce qui faisait l'attrait des reliques historiques et ce qui en explique le rôle dans l'expérience en légiques des pélerins du monde entier. Les labores de ces chrétiens innombrables, qui ne connaissaient ni danger ni fatigue loraqu'il s'agissait de visiter les martyria des saints lieux, se justifiaient par les bénédictions acquises immédiatement par les prières faites aur les lieux mêmes oû se manifesta la divinité; bénédictions aussi, mais matérialisées dans des objets emportés de ces saints lieux et qui permettaient de prolonger, loin d'eux, le contact immédiat avec les témoins matériels d'une manifestation de la divinité. L'image crée en ces endroits et pour ces fiélèles serait restée sans rapport

Iconographiquement, cette tâche pouvait être atteinte son le rappel de l'attitude du fiélée placé devant le Diou révels, dans les événements historiques évoques ; soit enfin par des légendes qui accompagnent les mages et qui, faute de moyens pictursax suffisants, leur donnent l'interprétation religieuse avons pu observer à propos de l'interprétation religieuse avons pu observer à propos de l'imageris née auprès des nots et de l'entre de moyens pictursax suffisants, leur donnent l'interprétation religieuse avons pu observer à propos de l'imageris née auprès des nots, que l'iconographie des margine de saints lieux appelait des représentations de Dieu lui-même ou, à l'on veut, du dei mages hibliques et évangéliques utilises pour la représentation des théophanites.

Dans l'absence de compositions monumentales, disparues avec les marigria antiques des saints lieux, force nous est de les étudier à travers les reproductions qui apparaissent tout d'abord sur ces abénédictions s'acquies dans les sanctuaires, puis sur d'autres elpiés qui, témons d'une foi moins orthodoxe, s'apparentent étroitement aux eulogies parce qu'ils sont censés eux aussi porter en eux une parcelle de la puissance divine : les armilettes ; el enfin sur des peintures monumentales en dehors de la Palestine, mais qui refétent indirectement l'art des marigria des lieux sistus.

Dans la première série de ces monument-temoins, les ampoules de Monza et de Bobbio (vi) siècle, bottes apportess d'Orient et en grande majorité de Palestine, renfermaient de l'huile sainte provenant des sanctuaires des lieux saints. Quelques eulogies sous forme de médallons plats se rattachest, au même groupe! Ils sont de la même origine et offent les memes images, en repousé ou en gravure. Le choix de ces représentations n'est que plus varie sur les ampoules, mais il est évident que ceci est dà seulement au hasard des trouvailles. On remarquerer tout d'abord, sur toute cette catégorie d'objets à images, le libellé des inscriptions qui, très souvent, accompagnent les figurations

Garricci, Storia dell'oris chile, VI, pl. 433-435. Cell. Cineti Babbleni, ed ana Cistifa confusion, 1973. 9, p. 504 et s.; 3, p. 304 et s., 124 et s., 255 et s.
 472 et s. et en plaquette, Bronn, 1973. C. Caccurilli, dans cent, crisis, 4, 1927, p. 115 et s. De Januardon, La usée de manumente, 11, v. mices un vota Biobho, Morial Kontanov, Humografia Begonalier, 1, fig. 170 et s. p. 199 et s. Alnalov, Elifond. assess, p. 167 et s.

décore. Les premières, qui indiquent l'origine de l'huile renfermée dans le flacon, sont curieuses en ce qu'elles ne tiennent pas toujours compte de l'image. Il vaudrait mieux dire que l'image de tel événement ne signifie pas nécessairement la présence dans l'ampoule de l'huile prise dans le sanctuaire précis qui commemore le même événement. Ainsi, par exemple, on lit EAEON (var.: EAAION) EVACY ZOHC, TON AFIGN. XPICTOV TORON, autour d'une image de l'Adoration des Mages et des Bergers (pl. 1.XI, 4), e'est-à-dire d'une reproduction de la mosaique supposée de la basilique de Bethléem, tandis que l'huile de l'Arbre de Vie, nommé par la légende, devrait provenir du Golgotha. Sur d'autres exempiaires, la même composition iconographique est accompagnée de l'inscription: EVAOFIA XYPIOV TON AFION XPICTOV TORON. Il faut croire, par consequent, que ces expressions étaient interchangeables ou bien, plutôt, ce sont les images qui l'étaient, du point de vue religieux, la représentation de l'Adoration des Mages et des Bergers pouvant évoquer indifféremment l'un ou l'autre des s'ieux saints du Christ. (Bethléem et Golgotha) auquel on aurait puise l'huile sacrée pour telle ampoule. D'ailleurs, les quatre derniers mots qui reviennent, stérôtypés, dans ces légendes, semblent évoquer la collectivité des lieux saints considérés comme un ensemble. C'est en quelque sorte tous les lieux commémorés par les sanctuaires de Palestine que, par métaphore, vient représenter la composition de l'Adoration des Mages et des Bergers.

Mais si, dans ce premier groupe d'ampoules, les légendes changent tandis que l'est membre le court le long d'une bande spéciale au-dessus de la tête ou sous les pieds de la Vierge avec l'Enfant, dans les Adorations des Mages et des Bergers [ly L.XI, 4). Ou bien elle court le long d'une bande spéciale au-dessus de la tête ou sous les pieds de la Vierge avec l'Enfant, dans les Adorations des Mages et des Bergers [ly L.XI, 4). Ou bien elle encourt le long d'une bande spéciale au-dessus de la léte ou sous les pieds de l

elle est complète (pi. LXI, I) et sur un médaillen! où on la trouve réduite au mot EMMANGMA, elle se lis autour ou de part et d'autre du Christ. sur la croix, dans le Cracillement. Autrench dit, dans toutes ces sernes on ne vent releves qu'une chose, et cette chose leur est commune, quel que moit. l'evénement historique qu'on rappèlle : Dieu est avec mous. Ce qui importait au propriétaire de la bendaction de l'autrenche de la bendaction de l'eulogie, d'est de s'assurer par elle la présence constante de la bendaction de l'eulogie, d'est de divine. L'iconographie se faisant l'écho de cette fonction de l'eulogie, à marquait de l'une des images qui dans le langue iconographique, signifiaient que Dieu est avec nous. Ce qui revient à dire que toutes ces représentations pouvaint passer pour des images de theophames du été, l'emperic, prasses Deus parmi les hommes.

Il suffit d'ailleurs de revoir ces figurations pour constater que cette idée y est mise en évidence, sutant que le permettait le sujet historique et en conformité avec les usages éconographiques de l'époque. Ainsi, dans toutes ces images, Dieu est présent sous les traits du Christ. C'est bu naturellement qui est le personnage principal de ces scènes, de sorte que, dans les Adorations par les Mages et les liergers et dans les Adorations par les Mages et les liergers et dans les Adorations par les Mages et les liergers et dans les Adorations par les Mages et les liergers et dans les Adorations par les Mages et les liergers et dans les Adorations par les Mages et les liergers et dans les Adorations par les mages et des bergers ou à celle des anges l'enfant divin, par la naissance duque Dieu s'est manifesté sur terre. Marie, qui trône es reine, la tient droit devant elle, et semble même le souleve legèment pour que ceux qui approchent — et ce soit après les anges, les mages et les bergers, tous les fidèles — paissent recon-

<sup>1.</sup> SCHLEMBERGER, dens Bpt. Zeit. 2, 1923, p. 187-193. Authors (Application of the Company of the

<sup>1.</sup> Gammocc, I. c., pl. 433, 9; 434, 1, 2, 4, 5, 6, 8; 435, I. 2. Ibid., pl. 433, 7. 3. Ibid., pl. 433, 7, 9; 434, 1; 435, I.

astre dans l'enfant le Dieu de gloire. On connaît d'ailleurs des exemples en Égypte (pl. LIV, 1), en Italie (Sainte-Mara-Antique) et à Byzance, ou la Vierge, au lieu de Ienir l'enfant lai-mème, montre son image sur un clipeux oval su rondé; sconographie imperée sirement par les cérémonies de la présentation du portrait triomphal d'un jeune souverain. Si des images originales de cette cérémonie précise du rituel monarchique ne nous sont pas connues, nous voyons, dans le naème cycle de représentations triomphales, une Niké impériale du v' sècle, au lieu d'inscrire sur le boucher oval sugestéem les victoires du prince ou les soda publica, présenter au spectateur l'image d'un consul\*. Le portrait du Christ sur dipeux manque, je crois, sur les ampoules et médiallons de dévotion, mais le rapprochement avec les offices de l'adoration du souversim et son iconographie est pleinement justifié, même pour les Adurations sur ces petits objets, par la légende qui accompagne cette scène sur l'un des deux médaillons d'or provenant d'Adana (musée de Constantinople): ILE O BACIAEE\*. C'est bien l'avènement d'un prince divin que les mages célébrent en venant adorer l'Enfant. Et ce caractère royal et partant triomphal de la scène est mis en évidence sur une ampoule\*, où la composition est couronnée par le groupe suggestif de deux génies symétriques qui, en volant, élevent l'étoile de Bethleem comme une image laurada. Dans cette image, c'est l'étoile qui est une figure de l'épiphanie de Dieu. Sur une fresque de Boott (pl. LIV, I), on la Vierge présente le Christ sur le disque, les deux anges qui l'encadrent encensent ce portrait sacré,

comme on encensait rituellement les suites images des souverains bien avant d'avoir transporte cet usage su celle des icones. Dans cette peinture, comme dans teories et autres images par exemple dans l'Adoration des Mages les autres images symétriques, ceuv-ci adorati et alleurs) où la Vierge trônant avec l'Enfant ave plates eats des autres images symétriques, ceuv-ci adorati évidemment hen pas le Mère de Dieu, mais son l'is. Il vaudruit misses den pas le Mère de Dieu, mais ton l'is. Il vaudruit misses den pas les Mères certifient et acclament l'avinement du l'in de Dieu, les uns en levant un brast, les autres, en his apportant l'offrance. Et peut-cire les mots : s'Emmannel, Deu est avec nous s el voici le roi «, insents supres de ces personages, sont-ils l'expression verbale de leurs acclamations, s'conformes aux usages du temps.

Dans l'ordre de frèquence des sujets qu'on a figures sur les ampoules palestiniennes, l'Alxension se place à côté de l'Adoration des Mages et des Bergers (pl. LXI, 3 et LXII, 2 et 3). Est-ce à cause de la popularité particolière du pelerinage au sommet du Mont des Oliviers? Je ne le crois pas, je ne crois pas plus d'ailleurs à un lien direct entre le nombre particulièrement élevé des images de l'Adoration et l'importance exceptionnelle du cutte de la grotte de la Nativité à Bethleem. Car s'il en avoit été sinsi, il est été normal de voir la scène de la Nativité avec la créche (pl. LXII, 3) apparatire heaucoup plus souvent qu'on ne la trouve sur les monuments conservés. La raison de la préférence accordée par les iconographes à l'Adoration et à l'Ascension apparat lorsqu'on se souvient du thème de la théophanie commun à toutes ces images : ce sont ces deux scènes qui permettaient le miseux de figurer la révélation de la divinité du Christ, en se servant de formules que l'art de l'époque a di employer dans des occasions analogues, Je vien de signaler ce que l'iconographie de l'Adoration doit à ces modèles. Le cas de l'Ascension apparation de la Cause de l'accension est semblable.

Ge q

Le vulgaire, d'un geste énergique, p. ex. les berger (Gassetze, i. p. pt. 434, 1); les enges, d'un mouvement gradeux et atadis, tals des digulaises de la cour céleste (thia, pt. 434, 8 et notre pl. LIV, 1; et notre pl. LIV, 4 et 5);

disciples du Christ, dans les Ascensions des ampoules pales, tiniennes, n'expriment pas une simple agitation due à l'étonnement que leur causa la miraculeuse ascension de Jéans. Pour la piupart, conformément à Luc 24, 52, ils adorent Jésins et font ains le même geste que les mages et les bergers devant le Christ enfant; beaucoup regardent le ciel, en suivant Actes I, II, et, dans le ciel, la vision du Christ en gier qui ainsi que toute vision divine d'après la tradition des théophanies et parousies), les rempit d'un effroi sacré et provoque ces mouvements des bras levès et tendus, qui ne sont en réalité que des gestes d'adoration, probablement accompagnés d'accimations. Le sens de leurs attitudes nous apparait le mieux, d'une part, dans le geste d'orante prêté invariablement à la Vierge qui, à la suite d'une interprétation arbitraire des Actes I, 13, assiste régulièrement au moment de l'Ascension : Marie y adore le Christ; et, d'autre part, dans les attitudes des apôtres, qu'on peut observer sur une fresque du vir ou vir siècle à Baouit (pl. LVI, 2): si mouvementés qu'ils soient, ces personnages n'ont pas une agitation dérèglee, tandis que leurs yeux grand ouverts et diriges vers le Christ, leurs deux bras tendus en avant nous montrent des fidéles qui fixent du regard, en tendant les mains vers elle une visson surnaturelle de Dieu, une théophanie. Dans une scène analogue, toujours à Baouit, certains apôtres plient un genou : autre mouvement de l'adoration (pl. LIV, 2-3)\*.

Ges apôtres, ainsi que la Vierge et comme les mages et les bergers dans l'Adoration, ont évidemment un rôle religieux précis à remplir, dans ces images, en tant que témoins de la vision de Dieu, et, à ce titre, chefs de file de tous les fidéles qui, dans une église, es placent devant l'image divine. Aussi à Haouit, dans cette même chapelle et dans d'autres semblables que nous examinerons plus loin, d'autres personnages, des saints locaux, se joindront aux apôtres pour adorer Dieu révêle (pl. LIV, 2). Mais, sur les Ascensions des ampoules, la

d'une allusion contenue dans les Actes, montrent le les qu'il réapparattra lors de un nouvelle parouse et qu'il réapparattra lors de un nouvelle parouse et par qu'il réapparattra lors de un nouvelle parouse et par conséquent, en prince triomphateur tronant au misu d'un impe dipede. Les iconographes se séparent u hien des passages évangélques sur l'Ascension que, des cerames répliques de l'iconographie des ampoules, par exemple sur manurant de les conseques de l'acteur de l'acteur de l'abula ou sur ma fresque de Baouti. (pl. LIV. 2-3)<sup>3</sup> qui suivent des modéses palestiniens, ils n'hestent pas à encadrer la figure d'un Christiniant par des représentations du char, des sédic, des personnifications du Soleil et de la Lune, qu'ils empruntent aux visions prophétiques, et même d'anges volunt porteurs de couronnes qu'ils doivent peut-être à la vision exchatologique de Marc XIII, 24-27 (anges qui seront envoyés aux quatre vents pour rassembler les élus).

D'image à image, dans la série antique de l'Ascension du type palestinien, les détails de la vision changenl. Mais la volonté de figurer Dieu présent ou Emmenuel, sous les traits d'une vision eschatologique, est constants parfout on représente la théophanie finale qui assurern la présence de Dieu pour l'éternité. Or, cette representation, qui entre d'ailleurs dans un groupe de vissons analogues que nous étudierons plus loin, se sert de formules presque toujours identiques : prince tronant, gloire-elipeus, génies qui l'élèvent tromphal au même tire que les images des Adorations des Mages et Bergers, et même de formules presque toujours identiques : prince tronant, gloire-elipeus, génies qui l'élèvent tromphal en même tire que les inages des Adorations des flus des saturaux, avaient également pénétré dans l'unagerie princière, comme images de l'actensiss du monarque divinisé.

V. les tentes cités p. 142, note i et a Sur l'état d'extase, récemment Fr. Provram, dans Pissiculi (Maianges F. J. Dolger), 1939.
 L'habitude de piler un seul genon pendant la prière sarait traditionnelle en Egypte : F. Hellen, La Petire, trad. fr. 1931, p. 106.

<sup>1.</sup> PRINCE et TYLER, I. C., II., Sg. 200 (minister de Pabele). CLERAZ, dans Mémoires de l'Inst. du Caire, XII., S., ph. XLI et a. (Baoull, chop. 15.

2. Cf. Ortodene, In I Rem. 4: le Cairé apparet les apparet les rese des évanglés en main (comme une no simpes). cetés vision annoqué: trademiles restlinto. Th. Michella, dans Oriens Carrie, Sp. 1932, p. 136-14. Els Sgewalt en outre, le moment ou selon en sait Paul (Philip. S.-11). Certai seul rega le noutre les moment du selon en sait Paul (Philip. S.-11). Certai seul rega le pounoir sur toutes les forces du Cosmos : cel, lares, mande soulerem. Cf. E. Perranson, Eli, Sp. 1902, p. 200.

3. Cuckorz, dans l'im. de Philol., 5. (1002, p. 5; El. Spr., p. 3), 14; 18: 18: 10.

L'induence des images de l'apethènes de l'empereur et aglement probable. L'induence des images de l'apethènes de l'empereur et aglement quoissel. L'induence des images de l'apethènes de l'empereur et aglement quoissel.

L'induence des images de l'apethènes de l'empereur et aglement quoissel.

Bref, deux images du cycle des ampoules que nous croyons inspiré par des peintures murales des marlgria des lieux saints, jouissent d'une popularité plus grande que les autres. Toutes deux figurent Emmanuel-Deux praesens, c'est-à-dire des théophames, et leur iconographie s'inspire de l'art princier triomphal.

Dans le même cycle palestinien, la Nativité et le Baptême rappellent deux autres épisodes théophaniques : la naissance de l'enfant divin et le moment de la consécration de Jésus pour son ministère. Ce sont, ensuite, deux autres événements qui, liés à l'enfance du Christ, se trouvent réunis comme des jumeaux dans la tradition iconographique palestinienne, bien que leur importance religieuse inégale ne semblat pas les destiner à être mis sur le même plan : l'Annonciation et la Visitation, dont déjà les ampoules font deux scênes symétriques (pl. LXII, 2 et 3). Plutôt énigmatique, si l'on pense à tant d'autres épisodes qui furent omis dans ces cycles, le choix de la Visitation aux côtés de l'Annonciation s'explique, a mon avis, si l'on met tout ce cycle sous le signe des théophanies : Annonciation, ou moment de l'incarnation du Logos divin ; Visitation, ou la divinité du futur enfant de Marie reconnue par Elisabeth et par l'enfant qu'elle même porte dans ses entrailles.

Sur l'un des exemplaires les plus anciens de ce cycle palestinien, le médaillon d'Adana<sup>3</sup>, la légende reproduit le début du discours que l'orchange adresse à Marie et s'arrête aux mots : « le Seigneur est avec (vous) ». La coincidence avec la légende habituelle des images des ampoules (« Emmanuel, Dieu avec nous ») est frappante et probablement significative : elle vient confirmer que toutes ces images d'évènements évangéliques offraient une démonstration de la présence de Dieu parmi les hommes. L'Annonciation notamment apportait le premier témoignage sur la naissance imminente du « Fils du Très Haut » (suite des paroles de l'archange

réunies par Reroyman, Rdb. zur Muntenkunde d. Kolsersolt, 1998; Sur les origines de l'iconographie de l'Ascension v. aussi Comost, Et. Syr., p. 35 et s. 1. Perrore et Tyrum, l. c., II, dg. 73.

2. D'apprès Leclercq, Pincerpittion s'arrêté aux mots : OKYPIOC MCTAen laissant tomber le COY (Luc, 1, 28). Si cette lecture étail juste, on pourrait se demander al l'omission o'était, pas volontaire, pour permettre au hectur de complète in phrase any mettant par ex. son nom. Stratyoowar, Byt. Essekm., I. p. 101, III : MCTA COY. La pl. VII de son ouvrage ne permet pas de verifier la lecture de l'inscription.

Luc., 1, 32), qui occupera éternellement le trône de David (cf. Luc., 1, 35). Faute de place sans doute, l'image de l'Ansonseul mot : XEPE. On remarquera que ce souhait, s'il pouvait rappeler le passage qui le suit dans le texte des évangles, convenait fort bien à une s'ébnédiction sur Quant à la Visitation, ce n'est point le Magnificial de Marie, mais bien les paroles de Élisabeth au moment ou elle rendait son salut à la Visitation, ce n'est point le Magnificial de Marie, mais bien les paroles d'Élisabeth au moment ou elle rendait son salut à la Vierge, qui expliqueraient l'admission de cette de son enfant, à ce titre, est semblishle à celui des muges qui, je l'ai rappelé, sont représentés pour avoir salut un basileus dans l'enfant de Marie. Devançant les mages, Élisabeth reconnaît en Jésus son « Seigneur » (Luc, 1, 43), bien avant sa nativité, des son annonce. La Visitation offre ainsi comme un équivalent de l'Adoration des Mages et des Berges (est-ce par hasard que ces deux images ne figurent pas sur les mémes monuments, du moins à l'époque ancienne »], en montrant le premier écho, chez les hommes, de l'épiphanie annoncé à Marie. Considérée de ce point de vue, la Visitation est comme un complément à l'Annonciation (ou inversement, car si l'annonce de l'Epiphanie ne se vérifie que par le mouvement d'Élisabeth, celui-ci est inexplicable sans l'ausonec, étant donné que les deux épisodes se jouent avant la théophanie apparente. Quoique invisible, Dieu est déjà présent dans les entrailles de Marie au moment de la Visitation. Aussi l'un des iconographes (ampoule de note pl. LVII, 3) encadra la Vierge et Élisabeth de deux croix husses sur des colonnes. Ainaloff avait pensé que ces motifs évoqueient les deux colonnes couronnées de croix qui s'élevaient devant l'ejise de l'Annonciation à Nazareth. Mais la scène ne se place certainement pas à Nazareth. Bais la scène ne se place de l'Annonciation à Nazareth, dais la scène ne se place certe expediient jusqu'en plein moyen age. Or cette scène reproduisent jusqu'en plein

<sup>1.</sup> Garricci, f. e., pl. 433, 8 ; 434, 1, 2, 4-7, Nos pl. XV, 9 ; LXI, 1, 7 ; LXII,

Ainatov, I. e., p. 181-182.
 Milley, Iconographie de l'Evangile, fig. 151, 130, 140-144.

du fleuve (et non pas rappeler, comme on l'a dit souvent par goût «réaliste» un objet familier aux pèlerins de Terre Sainte). Or, la méme divinité de Jésus était présente en Marie depuis la conception, et c'est lors de la Visitation qu'Elisabeth, inspirée par l'Esprit Saint, l'avait reconnue, la première. C'est là, pour moi, la raison d'être des deux colonnes avec croix qui encadrent Marie et Elisabeth sur l'ampoule : comme le voulait une tradition religieuse antique (qu'on «baptisa» ici en marquant les colonnes de croix), le personnage sacre divinité, héros ou monarque divinisé — apparait frequemment dans un entrecolonnement, aous un arc ou un ciboire signes du passage de Dieu révélé sur terre, et de son action aur les êtres et les choses qu'il touche, les colonnes crucifères du Baptème et de la Visitation trouvent leur pendant dans les paroles d'une prière importante de la liturgie grecque de l'Épiphanie : Mryaz et Kôpus... Σὸ καὶ τὰ Ἰοράσεια μάτρα γίνα σας ... Σὸ καὶ τὰ Ἰοράσεια μάτρα γίνα σας ... Σὸ καὶ τὰ Ἰοράσεια μάτρα γίνα.

Voici, par conséquent, cinq scènes du cycle de l'Enfance et de la jeunesse du Christ qui, prises isolément, se rattachent d'une façon immédiate au sujet général de la théophanie : dans l'ordre chronologique des évenements, ce sont : l'Annonciation, la Visitation, la Nativité, l'Adoration par les Mages et les Bergers, le Baptême<sup>8</sup>. Les ampoules n'en connaissent pas d'autres. Mais l'un des médaillons d'Adana ajoute à ce velle la Fuite en Ecycle. On y voit, place he par que ce revele la Fuite en Ecycle. On y voit, place he par que ce le la Fuite en Ecycle. On y voit, place he par que ce le la Fuite en Ecycle. On y voit, place he par que ce le la Fuite en Ecycle. On y voit, place he par que ce le la Fuite en Ecycle. On y voit, place he par que de la fact de la celebration de la fact de la celebration de la fact de la pas d'autres. Mais l'un des médaillons d'Adana ajoute à ce cycle la Fuite en Égypte. On y voit, placée bien au centre du médaillon, la Vierge sur un âne, son enfant sur les bras ; devant elle Joseph précédant la monture de Marie et, enfin, une personnification de l'Égypte (EfYNTOC), vers laquelle s'achemine Joseph. Iconographiquement, je l'ai montré ailleurs<sup>3</sup>, la scène suit trait pour trait le schéma de l'Adeentus: le souverain fait son entrée triomphale dans une ville; sa monture est précédée d'un génie de la Victoire (cf. Joseph);

1. Cité d'après Holl, Der Ursprung des Epiphanienfestes, dans Gesammelle Aufseites, II, 1927, p. 126.

2. Avant de quitter le thème de la Visitation dans ces cycles palestiniens, notons que l'explication que mois proposons de sa signification religieus pourrait justifier la présence de cette image sur tant de monuments antiques en médievaux, toujeure en connexion suce l'Annoncistion. N'oubleus pas qu'à l'épaque de ses œuvres d'art, en ne connaît pas enoure de fête de la Visitation (en Occident, à partir du xuir siècle seulement), et qu'ancom pélerin en Terre Sainte ne signale de sanctuaire ni de culte qui commémorraisent la visité de Marie à Éliabeth.

3. Grassan, L'empereur, p. 236.

GRABAR, L'empereur, p. 236.

a l'entrée de la ville, la personnification accusille le prince.

Or, l'Adcentirs n'est qu'un cas particulier de l'épiphanie ou
de la théophanie du prince divinisé, et l'emprint à l'iconographie de l'Adcentirs me parait hors de doute. Pour qu'uns
transposition de ce geure ait pu se faire, il a falla que l'episéde
de la Fuite en Égypte offrit la possibilité d'être interprête
comme une révelation de Dieu en Jésus, au pays où il pénetrs.
Or, c'est précisément ce sens que les apocryphes prêtent à
ce voyage en Égypte, en transformant la finte en un processus
triumphalis du jeune souverain. C'est en s'impirant d'un
épisode particulier du même voyage, d'après les apocryphes,
que le mosainte de Sainte-Marie-Majeure crès aon image de
Jésus-Enfant reçu par le roi Aphrodisius: maigre la difference
du moment illustré, les autieurs de cette mosaïque et du relief
d'Adana, se laissent inspirer parallélement par le thème de
l'adcentus princier et n'offrent que deux variantes iconographiques du même thème. Cette rencontre me parait décirive.
Nous pouvons par conséquent, sans crainte d'erreur, rattacher
cette sixième et dernière scène du cycle de l'Enfance, sur les
eulogies, la Fuite en Égypte, à la série des aujets de l'iconographie palestinienne consacrés à la représentation des
théophanies.

Or, s'il en est ainsi, ce cycle dans son ensemble est un
cycle de la Théophanie et de l'Épiphanie, et on deves uns
doute en conclure que c'est pour mieux illustre cette idée
que les ampoules et les médaillons des pelerinages de Tere
Sainte, ou certains objets apotropaïques\*, offrent un developpement particulier du cycle de l'Enfance, tanis que d'autres,
comme les mosaïques de Sainte-Marie-Majeure et de La
Daurades\*, les fresques de Deir-Abou-Hennis et des comme les mosaïques de Sainte-Marie-Majeure et de La
Daurades\*, les fresques de Deir-Abou-Hennis et des contents de les médaillon d'Adana, etc., ne relèvent,
dans l'Histoire Sainte, que le cycle de l'Enfance, taniés taméent la

1. Les arbres s'inclinent au passage de l'Enfent, les bisles tambent à un piedes, le « roi Aphrodisias » vient bui apperter sa sommission, etc.

2. Braccleit. Annotes Sens. Ant. Engris, 9, 1910, p. 324 et s. — Medallinus piez. Zeil., 2, 1893, p. 187 et s. Rer. Ell. Gr. p., 1890, p. 324 et s. — Medallinus Piez. Zeil., 2, 1893, p. 197, p. 187 et s. Rer. Ell. Gr. p., 1890, p. 324 et s. — Medallinus Petersburg, 4, 336, 1901, p. 193 et s. 238, 1901, p. 139 et s. Pance et Trias, Petersburg, 4, 336, 1901, p. 93 et s. 238, 1901, p. 139 et s. Pance et Trias, 4. P. BOCCS, Malfrénur p. sersie à Trech de l'Eggée derde, p. XXXIII. Citox, dans Multier la du Caire, 3, 1902, pl. 1 et s. 5. C.EDAT, dans Mémoires de l'Inst. de Caire, 39, 1916, p. 1-9 (chapulle 20); CR. Acad. Inser., 1904, p. 8-10, lig. 4 (chapelle 51).

qu'ait pu être l'influence des apocryphes, ce n'est pas le désir d'en illustrer des épisodes réalistes, comme on a souvert, pensé, mais la volonte d'exprime par l'image les théophanies, que ces textes derivent a ve complaisance, qui explique in formation de ce cycle arch ique et le succès considerable qu'il a connu dans l'antiquité et au début du moyen âge.

Sur les mèmes monuments palestimiens on trouve doux sutres séries de scènes évangeliques. Les unes sont, généra-lement indépendantes du cycle de l'Enfance : ce sont les Miracles du Christ. Les autres sont quelquefois rattachées aux autres seenes évangeliques, mais d'une façon surprenante : je pense aux scènes de la fin de la vie terrestre du Christ qui, sur les ampoules palestimiennes [pl. XV, 9, LXI, 1-3, LXII, 2-3). Sur les bracelets apotropaiques ; les encenosité [pl. XV, 3]s, le reliquaire peint du S. Sanctorum du Latran [pl. XI.VII, 1]s et d'autres couvres d'une origine semblable viennent se joindre immédiatement au cycle de l'Enfance. Inspirés par des monuments archaïques de ce genre, d'innombrables couvres médievales reproduisent ce cycle évangelique, qui ne développe, en les juxtaposant artificiellement, que les deux parties extrémes de la vie du Christ I. Le groupe de scène relatives à la fin de sa vie comprend, sur les monuments anciens de tradition palestinienne, le Grucifiement, les Saintes Femmes au tombeau, l'Incrédulité de Thomas, enfin

i: Gammico, J. c., pl. 433, 8; 434, 1, 2, 4-7. Chis, dans Civilla callolica, 1923, p. 304 et 3, p. 124, 335, 422. Gacometii, dans Her. arch. arist., 4, 1927, 112 et s.

2. J. Maserno, dans Annales Serv. Ant. Egypte, 9, 1910, p. 246 et s., p. 250

3. Le cycle evangélique, aur les encemoirs du type palestinien du vit et den vist siècle, comprend su maximum onne soines (encore est-il qu'aucun exemple connu n'en repreduit plus de neuf à la fois). Dans cette série, on trouve six ceines de l'Enfance et cinq de la Passion, soit l'Entrée à Jérusalem, crucifixion sintere Femmes au Tombeus, Incréduité de Thomas, Ascension. V. là listaires remonnests et les statistiques relatives à la composition de ce cycle, che lesphanion, dans Médonys Durasud, I. p. 305 et s.

4. Pp. Laurs, Le frèuer du Sancto Sanctorum & Rome, dans Mon. Pied.

5. 1906, pl. XIV. 2. Garan, Die rôm. Kapetie Sancto Sanctorum, Fribourg, 2008. — Trouvé à Sainte-Agathe à Rome, un secau en cire qui avait servi à celler des reliques, porte une image de type palestinien (cf. les ampoules), savoir un huste du Christ au odessus d'une croix adorée par deux anges : rancht del CAVALTERU, dans Rec. arch. crist., 10, 1933, p. 253, fig. 11.

5. Sur la puxtaposition de ces deux cycles, dans l'art de l'Orient christien : liller, f. c. p. 18-10. V. lafra chap. VI, sur la persistance de cette tradition sus l'art fetin du haut moyen âge.

PAscension (qui, sur une ampoule, est combinale avec la Descente du Saint Esprit).

L'Ascension, on l'a vu, est interprétée de façon à laire apparaître aux apôtres de l'image, comme au speciatur, une consoin pour déployer une vision de Dieu dans as glore, on figure moins le Christ quittant les apôtres que l'altime parousie de Dieu en reinant les spôtres que l'altime parousie de Dieu en triomphateur. Les Saintes Fernanse su tombeau remplacent la Résurrection, ou, mieux, figurent la Résurrection (conformément au récit des évangules qui, pas plus que cette iconographie ancienne, ne déent la résurrection proprement diele : la légende : AMECOI, ou : AMECOI O XYPIOC (pl. XV, 9, 1.XI, 2, 1.XII, 3), ne laisse subsister aucun doute sur l'intention de l'imagier. Il introduit en outre dans son image, pour figurer le tombeau vide du Christ, le Saint Sépulere constantinient. Et cela nous fait penser aux passages d'Iusebe où il appelle lieux des théophanies les emplacements des sanctuaires constantinient. La théophanie du Golgotha n'est autre évidemment que la résurrection, et ainsi, une fois de plus, nous reconaissons le thème de la théophanie dans l'une des scènes les plus levenure de l'ange, mais qu'o nit sur restemment que la résurrection, et ainsi, une fois de plus, nous reconaissons le thème de la théophanie dans l'une des scènes les plus levenures du cycle palestinien. Un détail, le mot KYPIOC, qu'on ne trouve dans aucun des passages évangeliques qui tradissent les paroles de l'ange, mais qu'o nit sur res ampoules à côté du tombeau vide, apporte une nuance qui me parats suggestive. Comme partout dans ces images, qui cherchent à relever la présence de Dieu, le graveur qui compos cette scène ajoute un mot qui affirme la résurrection non pas de Jésus (de Nazareth) rourcifies (Mt. 28, 5, Mt. 16, 6), mais bien du Seigneur : c'est Dieu qui se manifesta dans la résurrection.

Reste la dernière scène de cette série, le Grucifiement Reste la dernière scène de cette série, le Grucissement. Un Grucissement qui d'ailleurs n'en est pas un à proprement parler, puisque, sur les ampoules tout au moins (à une exception près ?), ainsi que sur certains médaillons apotropaiques, on ne figure que la tête ou le buste du Christ au-dessus d'une croix, et non pas la figure enlière de Jésus cloué sor la croix (pl. LXI, 1, 2; LXII, 3). Le procèdé est éloquent et ne saurait tromper personne : si à côté des deux larrons, qu'on voit bien attachés à leurs croix, le Christ n'apparaît pas dans la même attitude, la différence par contraste saute immédia-

<sup>1.</sup> Sur cet édicule, v. supra, t. 1, p. 257 et s.

tement sux yeux: il n'y a pas d'image du Christ crucifié. Le dessin de la croix qui surait dù le porter semble exelure à l'avance une image du crucifié cette croix est trop putte, plus petite que les deux sulres, et parfois on la représentaturie, c'est à dire couverte de feuilles de laurier comme d'écailles, sur foute la longueur de ses branches (pl. LXI. 2, LXII.). C'est, à n'en pas douter, le shois de vie : que manument les légendes de hesureup d'ampoules, et que manument les légendes de hesureup d'ampoules, et que manument les légendes de hesureup d'ampoules, et vie : que principe de la confirme : au pied de cet s'arbre s'ou d'une croix ordinaire) deux petits personnèges tendent chacun vers le haut une petite flole (pl. LXI, 2; LXII, 3). Ces personnèges agenouilles sont certainement des dévots de la relique de la vraie croix, qui s'apprétent à sanctifier l'huile de leux ampoules au contact de la relique. Un texte du pelerin Antoine de Plaisance, contemporain des ampoules (env. 570), décrit la acène qui est représentée schématiquement sur les crucifiements et des ampoules palestimientes : « de effectur deum ad benedicendem, ampulles medias. Here, qua tetigerit ligaum crucie urun ampullo medias, mechallescit leum force, « s'e san claudiur citius, latur redundot foris s'. Autrement dit, sur mas images, c'est, à la place de la croix du ampplice, la croix redique, le s'hois de vies qui se trouve représentée. Et c'est à elle d'ailleurs que s'adresse l'inscription d'un médaillon prophylactique du type palestinien : CTAYPE BOHO! ABANOYN.

Mais alors que vient faire la tête ou le buste du Ghrist qui armonte cet s'arbre de vies rempit de grâce divine ? Cette surmonte cet s'arbre de vies rempit de grâce divine ? Cette

BORGI ABAMONNA.

Mais alors que vient faire la tête ou le buste du Ghrist qui surmente cet « arbre de vie » rempli de grâce divine ? Cette mage du Ghrist, si singulière, et parfois très maladroilement hie aux autres eléments de la seône, est là pour montrer précisément que la grâce divine est présente dans le bois de la vraie croix. Elle représente denc la vision de la divinité du Chrest, et, en fait, l'inscription quisi obligatoire aur les ampoules, « Emmanuel, Dieu est avec nous», est reproduite auprès de la tête du Ghrist, sur le médaillon d'« Abamoun ». Elle nous explique que la croix du supplice du Golgotha était devenue pour les hommes un « arbre de vie », parce que Dieu s'est révolé sur hir et l'a sanctifié, tout comme la Vierge ou le Jeurdain, à d'autres théophanies. Il est utile de bien retenir cette formule iconographique, par laquelle

part antique a essayé de faire comprendre l'origine de la sainteté de la plus insigne de toutes les reliques. Le procéde supelle celui que nous avons observé en examinant les inages des martyrs. Mais, tandis que la nous avon vo les saint figuré vivant à côté de la croix qu'il adore, ou couronne par Dieu vers qu'il têve les brust, le les relique même de la croix prend la place du portrait du martyr et reçoit le sanctification par le contact avec le processon Deux. On observers aussi ce fait important pour l'històrie du culte des reliques matérielles du Christ, qu'une composition iconographique qu'il a fait natire, elle cette image de l'arbre de vie dans la scène du Crucifisment, s'esforce de replacer la relique dans le cadre historique de l'evangile anquel elle avait apparleux. Le même parti est répété à propos du tombesu vide du Christ, qu' l'imagerie des martyria palestimiens montre dans le cadre de la scène des Saintes Femmes au tombeau, et dans cette composition le procéde est encore plus evident, car le tombeau du Golgotha y apparati à l'intérieur de la rotonde constantinienne du Saint-Sépulere.

Même phénomène encore sur les images de la Nativité : une ampoule montre, devant la crèche, l'entrée de l'édicule qui entourait la grotte depuis Constantin [pl. LXII, 3]; sur ce monument et ailleurs on met surtout en évidence la crèche elle-même, objet d'une vénération particulière des pelerius. Le médaillon d'Adans, qui offre une image de la Nativité, désigne même cette icone par le seul mot n'AbNi (pour DATNM : Luc. II, 7), en donnant à la crèche des matérielles du Christ en offre des représentations directes, mais en les réintroduisant dans la scène de la théophanie qui leur conféra la sainteté, et est pelques des metyrs, pouvait leur conféra la sainteté et le divient que ce procède, qui leur conféra la sainteté, et est feu se relique des moteres, et la réique de pouvait le narre pour le culte des reliques des meiques matérielles du Christ en offre des reliques des meiques des reliques des meiques des reliques d

Ed. Onven, p. 170-173 of 204-205.
 Scattwarmins, dam Sys. Svil., 0, 1893, p. 187, 8g. sur p. 188.
 V. sagon, p. 181

1. V. supra, p. 55 et s., 66 et s.

Puisque l'iconographie du Grucissement aur les objets de dévotion palestaiens nous y amene, faisons observer encere que l'image de la croix du Golgotha est certainement la plus frèquente de toutes les figurations inspirées par le culte des reliques evangéliques. Les archéologues ont si souvent expâqué les innombrables représentations de lors gemmée, inspirée directement par une croix en métal précieux et magnifiquement décorée qui, depuis Théodose II (remplaçant entre de l'entre de l'entre de l'entre peut-êfre une autre croix, moins précieuse et plus ancienne, s'élevait dans l'ofrium intérieur du Golgotha, qu'il serait supersu d'entreprendre une nouvelle étude de l'expansion de cette image à travers l'art chrétien antique. La croix fleurie, semblable à celle de certaines ampoules (pl. LXI, 2, LXII, 2), le croix qui supporte un médaillon avec la tête du Christ (au sommet ou au croisillon, pl. XLI, 1, LXI, 2), selon la formule dite du vocyrègievo ou signe de la victoire, procédent, elles aussi, des sanctuaires palestiniens<sup>1</sup>, et le rayonnement de ce motif à travers les pays chrétiens ont été également observés maintes fois. Mais il faudrait sans doute faire remarquer, dans le cadre de cette étude, que les représentations de croix de ce genre et du Grucissement correspondent à l'un des thémes principaux de l'iconographie antique des martyrs, celui de leur mort troimphale qui est en même temps la figuration de leur victoire sur la mort. On se rappelle² que, pour les martyrs, ce thème général a donné lieu à des représentations » historiques » et dramatiques du supplice, et à des compositions plus ou moins abstrates qui figurent non plus la mort, mais la victoire du saint sur la mort et la conséquence de cette victoire qui est le séjour êternel au Paradis. Malgré le témoignage de certains textes, il semble que les images de ce dernier genre étaient de beaucoup les plus fréquentes entre le tve et le vit siècle.

L'iconographie des reliques évangéliques et notamment de celles qui, directement, touchent à la passion du

Sur cette même image représentée sur les ampoules, v. p. 185.
 V. supre, chap. II.
 II adéte une seule ampoule (à Monza, Garruci, pl. 434, 4) où le Christ.
 Il existe une seule ampoule (à Monza, Garruci, pl. 434, 4) où le Christ.
 Ille de la commandate de la croix, est représenté — la figure tière — devant le croix. Sur d'autres images d'origine palestinienne, par

directes de la scène historique du Cruciflement et, pur contre, plusieurs types iconographiques differents pour saymers, d'une façon plus ou moins abstrate, le tromphe du Christ un la mort. On a souvent supposé, en observant les monte de ce dernier type, que l'art cheiten de ou contre de ce dernier type, que l'art cheiten de ou ce de l'une façon plus de l'unage de la mort du Christ comme de celles de la mort des martyrs : c'est la signification religieuse de ces figurations qui commandait aux artistes de représentate non pas le trèpas corporel des martyrs supplicies et de leur modele, le Christ, mais leur triomphe sur la mort. Ce programme faisant préférer les compositions abstraites de ces victions qui écartaient toute équivoque, et les anvitait à montrer le martyr ou le Christ cipante, dans les images on, exception-nellement, ils traitaient la scène historique de leur supplice (y compris le Cruciflement).

Revenons maintenant au cycle palestinien et enregistrons d'abord une demirée scéne historique qui prend place sur les ampoules et, ensuite, quelques autres compositions de la même origine. La scène historique en question, représentée sur deux ampoules (à Monza et à Bobbio)<sup>1</sup>, figure l'e Înccédulité de Thomas », comme on dira au moyen gene de Thomas », comme in dira au moyen gene de Thomas », comme in dira au moyen gene de Thomas », comme in dira au moyen gene de Thomas », comme de l'abordire une composition monumentale dans l'église du Sion où les pelerins commemoraient cette apparation, est accompagnée d'une légende, qui justifie, croyons-nous, l'interprétation proposée : O KVPFIOIC MOY KAJ O GEOC MOY. Ce sont les paroles mêmes de l'apôtre qu'il prononça sprés avoir touché les plaies de Jésus. Mais cen mots offrent une affirmation éclatante de la divinité sour-raine du Christ, et c'est ce que relève l'imagier des ampoules (au lieu d'insister sur la leçon de l'incrédulité de Thomas et, partant, sur la réalité de la passion, comme on fera généralement dans les représentations purement harratives de cette scène.) Nous sommes encore devant une image de théophanie. Le hasard seul explique probablement l'absence, parmi les images des ampoules des lieux saints, de représentations de limages des ampoules des lieux saints, de représentations de

personnage entier dans la pose du crucilié (et non plus seulement le huste dux sur une cruix). L'une de ces images, la palestinienne, a pour point de départ Part trécimphal des empereurs, un type dérivé d'une image faurait l'heure de la commandation de seupereurs que trophée de la croix voitée du Golgotta fut l'ouvre d'empereurs romains, peut-être de Constantin et strement de Théodese II]; quant à la formelle de Saint-Sabine, elle se restatore public aux images plache chrétiennes on la divinité du Christ ne s'exprime, dans son aspect physique, que par la jeunese de son visage et de son corps. Mais si différentes que seient les deux conceptions iconographiques, elles servent à l'expression du même les deux conceptions iconographiques, elles servent à l'expression du même les deux conceptions iconographiques, elles servent à l'expression du même les deux conceptions iconographiques, elles servent à l'expression du même les deux conceptions iconographiques, elles servent à l'expression du même les deux promptes de la croix de l'autre des trois drucifiés on aperçoit, quanties, un personnage assis non identifié et à droite un homme nimbé débaut qui, tourne vers le spectateur semble la imontrer (à lui on bien au perconnage sais a l'autre extrémité de la néme) la liberphanie sur la recoin de la membre de la résur resurre de la résurre la troix de l'apparation livine, a fréquent dans les anciennes représentations des theophanies. N'est-ce en contrait de l'apparation livine, a fréquent dans les anciennes représentations des theophanies. N'est-ce de la résurre de la r

la Transfiguration. Les pélerins visitaient bien le Mont-Thabor et les trois sanctuaires qu'on y avait élevés en souvenir des tentes que saint Pierre rèva de fixer, pour lui et ses compagnons, à l'endroit où la vision de Dieu lui fit vivre un moment de bonheur suprême. Aucune description de ces eglèses ne nous est parvenue, mas il est d'autant lus prohable qu'une image monumentale y figurant la Transfiguration que l'unique exemple conservé d'une monsque shaidiale antique en Terre Sainte figure précisément cetts séene
[pl. XLI. 2]. de pense à la peniture du vir siècle su Sinal,
dent il a été déjà question, et qui nous offre ainsi un exemple
certain de représentation de théophanie dans l'aissée d'un
sanctuaire des lieux sainta<sup>3</sup>. Car il n'y s, dans toute l'initoire
évangelique, pas de vision de la divinté de Dieu mieux faite
pour une interprétation picturale.

Sans cherche ailleurs, l'iconographe trouvait dans le texte
des évangales les caractéristiques traditionselles des théophanies-visions, la lumière qui emane du Christ transfigure
et l'effroi des s'epoptes s, c'est-à-dire de trois spôters, témoins
de la vision. C'est sur la mossique du Sinal que, pour la
première fois, on voit exprimée par des couleurs la sone de
lumière qui, depuis, sous forme d'auréole, enveloppera
toutes les représentations de Jésus dans les images des
Transfigurations. Que ce soit la veplèt, parrové de Mathieu
ou la 862a de Luc, qui ait été interprétée de la sorte, le mossiste
du Sinni inaugure pour nous une formule iconographique
appelée à un grand succès dans l'iconographie médiévale.

Ce n'est pas dans l'art du vie siècle, d'ailleurs, que lut
inventée l'auréole lumineuse, ronde ou evale, qui entoure
une vision divine. Dès le ve, on la trouve sur puisseurs mossiques et fresques, qui représentant la crox de laquellé émanent
des rayons de lumière : la voûte du mausolee de Galla Placidin et deux hypogées chrétiens de Sofia-Serdica's offrent de
hons exemples de ces images de théophane, sous l'aspect
de croix hrillant au ciel,

Van Berchem et Clouvor, L. E., Bg. 235, 738.
 Kr. Mikterr, La peinture déventire de la nécropole de Serdice, Sofiag. 1979, Bg. 1-2, 4, 35.

mur au-dessus de l'abside, à Sainte-Marie-Majeure, et y remplace visiblement une image plus immédiate de Dieu, au milieu d'une vision eschatologique.' Toujours au ve siècle, la vision divine de l'abside, au martyrium dit Hosios-David à Salonique (voy. in/re), nous offre enfin la plus ancienne image du Christ lui-même entouré de la gloire lumieuse (pl. XL. I). Sur cette mosaique, elle a une forme ovale, et l'artiste s'est efforce de montrer que cette zone de lumière n'empéchait point d'apercevoir les objets qui étaient derrière elle : vus à travers la couche lumineuse, ils ne perdaient que leurs couleurs normales.' C'est peut-être vers le début du ve siècle que ce genre d'auréole a été introduit dans l'imagerie chrétienne, ou tout au moins romaine. Ni le Christ en gloire, à Sainte-Pudentienne, ni la croix triomphale qui le surmonte, sur cette mosaïque de 400 environ, ne reçoivent encore cette marque iconographique de théophanie, tandis que nous venons d'en signaler un exemple sur le mur de l'abside de Sainte-Marie-Majeure, qui date de Sixte III (432-440). La même basilique, dans deux de ses mosaïques des murs latéraux de la nef, reprend le motif de l'auréole lumineuse en l'appliquant à deux visions hibliques', et je crois que son apparition dans ces peintures devra être citée parmi les arguments en faveur de leur attribution au rêgne de Sixte III (et non pas, comme on l'a supposé quelquefois, de Libère : 352-366). Aucun exemple conservé ne me permet de remonter au delà de l'époque théodosienne pour un cas d'emploi de cette auréole. Mais son apparition, presque simultanée, dans l'iconographie des théophanies de Bouddha nous invite peut-être à supposer que le motif a éte créé d'abord dans l'art iranien ou l'art hellénistique d'Orient, sources de plus d'une formule iconographique (et notamment du nimbe lumineux) commune aux arts méditerranéens et indiens des premiers siècles de notre ère\*.

1. Van Beschen et Clouror, I. c., fig. 49.
2. V. sur autre planche, an bas à droite, le contour du des du Bout symbolique. Sur la mosaique originale, on aperçoit nettement, derrière la gloire transparente, une partie du corps de chacun des tôdie.
3. D'une part, on y voit enveloppés dans une auréole lumineuse, l'un des l'ouis de socientes apparsisant à Abraham, à Membré, et de l'autre, Moise et doux de ses compagnons (Nombres 14, 10). La première figuration représent aum conteste une théophanie-vision. Dans la deuxième, où l'artiste a interprété le bext d'une façon arbitraire. Il av voius figures la «gloire» de Dieu, par laquelle il protéges ses fidèles contre les pierres lancées par leurs ennemis.
4. Plotin semble préconiser, en vue d'une vision de l'Intelligible, la repré-

Mais que l'art chrétien antique (vers 400) ait emprusta ce motif à l'iconographie iranienne on hallematique d'un culte solaire (?), ou qu'il l'ait crè dimine, toujours est-dique, dorinavant, l'auvéole lumineuse envelopent la vision divine servira à distinguer une apparition aurasturelle de toute image normale, et resters ains termement attachée à l'iconographie des théophames chrétiennes.

Mais revenons aux plus anciennes images de la Transfiguration. A côté de la mosaïque du Sinai une croix gravée de l'Ermitage, de la même époque, offer un autre soumple de l'iconographie palestinienne de la Transfiguration (pl. LXII, 7); et le voisinage, aur cet objet, d'une figuration de l'Axension, souligne l'analogie des deux théophanies : ce n'est d'ailleurs qu'à ce titre, comme deux visions du Christ présent, que ces deux scènes ont pu être représentes l'une au-dessus de l'autre sur le même côté de la précieuse petite croix. Les modèles palestimiens répandus ains à travers le monde ont inspiré, entre autres, les mosaïstes d'Italie où entre le vie et le IXé siècle, on compte trois exemples connus de Transfigurations monumentales : dans l'abside de Saint-Apollinaire-in-Classe (pl. XLI, 1), au-dessus de celle des Saint-Apollinaire-in-Classe (pl. XLI, 1), au-dessus de celle des Saint-Apollinaire-in-Classe (pl. XLI, 1), au-dessus de celle des Saint-Apollinaire ou purpes de Sainte-Praxède, où la scène — peu nette — occupe le même emplacement!.

De ces trois mosaïques, seule la première offre une variante iconographique qu'on ne connaît point sur les môdèles de Palestine. On se souvient du caractère mes hatorique s, mi-abstrait de la helle composition, on Elie et Moise sont figurés normalement, tandis que le Christ est remplace par

sentation de la matière dépourvue de volume et rendos transparente. Sur celtasuggestion et l'intérêt des témoignages de Péntin pour l'étude de l'antiquite et du moyen fage, v. mon essui dans calaier. Archéologique, 1
1945.

1. Kondaxov, Ihonografia Bogonateri, 11, fig. 60.

2. Van Berchem et Couver, t. e., fig. 286. — a en juger d'après certair
tifuti, d'autres églises paléochrétienns offisient des images de la Transfer,
ration dans Pableds : E. STENNANS, Die Rhall u. der Kircht. Wandmainer in
Abendiande vom V. bis zum XI. Jahrb., Lajurig, 1899, p. De et.

3. Van Berchem et Couver, t. e., fig. 280. — a verbande des l'images
JEAN LE DIACHE, Chronique des cétques de Naples, che que l'année décorait. l'abbide de la (decoxième) église épisocyale de Naples, divers s'
vi sible à Manater en Suisse (Transfiguration au-deum de Tubologi et
xi' siècle, à Manater en Suisse (Transfiguration au-deum de Tubologi et su'r-xin's siècle, su baptislére Saint-Jean de Poiltier (Transfiguration, so ha
du mur Est).

1. V. supra, p. 193.

2. Ce qui n'empéche point les iconographes d'utiliser habilement les moindres silusions de l'Exriture pour rapprocher les uns des autres des événements instoriques : c'est ainsi que le rapprochement de la creix et de la Transfiguration apu dire facilité par le passage / ur, 18, Ze-36 qui, relevée par Cosmas de Maloums, est entrée dams son « canon» de la Transfiguration (Rificiae, dans Zopishi de la Soc. Archéol. russe, souv. série, 18, 2, 1897).

2. Sur les ampoules, ons permet même d'introduire dans les scènes évangétiques des images de simples pélerins (v. supra, p. 166). Les fidèles apparaisent juss), à côté des scènes évangétiques sur les médallons prophytactiques (Adams, où l'iconographie est palestinienne : Prince et Tyles, L'arl byt., I, fig. 73.

est posé, nettement, sur l'idée du salut par la victoire du Christ sur la croix. Le ciel étoilé (qui se retrouve sur plaiseurs ampoules, autour de la croix triomphale ou autour de Christ, dans l'auréole qui les encadre, l'une et l'autre, du montre qu'il s'agit de visions surnaturelles et lumineuses) et les réglie apocalypliques rappellent enfin que cette vision divine et le salut, qu'elle proclame appartiennent à l'éternité.

Un texte de saint Jérôme! confirme et précise cette demière interprétation. Selon lui, la Transfiguration est l'image du séjour éternel du chrétien dans la maison de Dieu l'image du séjour éternel du chrétien dans la maison de Dieu l'image du séjour éternel du chrétien dans la maison de Dieu l'image du Christ présent ou Emmanuel). Car, pour saint Jérôme, si saint pierre voulait construire une tente au Mont-Thabor pour y rester toujour, avec file et Moise, en face de Dieu, les chrétiens construisent les églises avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec la même idée : ce sont des labernacles, les disses avec l'une de l'entre de l'en

offre l'image d'une théophanie historique interprétée comme une vision eschatologique ou perpétuelle.

En partant de cette image monumentale, on reconnant mieux le lien qui unit à des compositions d'absides de ce genre deux autres figurations analogues, mais représentées sur des objets mobiles. Je veux parler d'un médiallen de Bobbio (pl. LXI, 6) et d'un relief célèbre de la porte de Sainte-Sabine<sup>1</sup>. Ce qui les rapproche de la composition de Saint-Apollinaire, c'est la réunion, tout arbitraire, d'un personnage en orante, au milieu de la partie inférieure de la scène, et d'une vision divine qui brille dans une auréole au-dessus de l'orante : à Ravenne, c'est le Christ aux la croix-nikélérion; à Sainte-Sabine, le Christ dans une auréole entourée des symboles des évangélistes (l'IXOVC qui, à Ravenne, figure au sommet de la croix, se lit ici sur le rouleau dans la main du Christ): de part et d'autre, on souligne la qualité de Sauveur du Dieu victorieux de la vision<sup>2</sup>; enfin, sur le médaillon de Bobbio, c'est un Christ trônant dans une auréole semblable, mais portée par quatre anges. La symbolique de la composition, dans sa partie inférieure, présente des analogies aussi frappantes. Le groupe d'une étoile encadrée du soleil et de la lune, au-dessus de l'orante féminine, est commun à l'ampoule et au relief de Sainte-Sabine : signes courants dans l'art religieux de la basse antiquité pour désigner la domination éternelle, ils se rapportent évidemment au Christ de la vision et non pas au personnage en orante. La présence de deux prophétes à côté de celle-ci permet d'identifier avec assurance cette figure féminine comme la Vierge Marie, tandis que la réunion des personnages des deux Testaments apparente cette composition à la mosaïque de Saint-Apollinaire-in-Classe à Ravenne. On ne manquera pas d'observer que la Vierge orante de l'ampoule de Bobbio tient ici exactement la même

1: J. Widdenen, Das altehr. Houptportal an der Kirche der M. Sabina in Rom., Trèves, 1900, p. 82 et s. CECCHELLI, dans Rev. arch. criet., 1927, ig. 10, a deja exproché ces deux images.

2. Sur le médaillon, le texte du phylactère entre les mains de l'un des prophètes, saint Jean-Baptiste (Jean I, 20) prouve que la signification religieure de cette vision était semblable ; une théophanie du Christ qui, agneau expisicar, vent sauver le monde. La présence du deuxième prophète, qui est en même temps un prêtre (encensoir et costume), s'il représente Zacharie, comme cela paratit probable, souligne la même idée : n'est-ce pas Zacharie qui, dès la maissance de sun fils, reconnut en loi le futur prophète du Dieu Suprême, et annonça sinsi sa parousie?

place que dans les Ascensions selon l'iconographie palentinienne, oût, par ailleurs, une vision de Dieu en majeste,
semblable en tous points à la vision de l'ampoule de Bobbie
apocryphes et une tradition liturgique réservaient. À Marie
apocryphes et une tradition liturgique réservaient. À Marie
une place qu'on croyait conforme à la verité historie, tandis
que l'autre composition est abstraite. Mais, quelle qu'ait été
la genée de chacune de ces images, leur restemblance iconographique ne me paratt guère imaginable saus l'intervention
d'une formule typique commune, probablement créée pour
une abside, comme à Saint-Apollinaire. Il est bien plus
difficile d'identifier l'orante du rehief de Sainte-Sabine.
Phésite entre la Vierge et la sainte patronne de la basitique
de l'Aventin. L'analogie de l'ampoule de Bobbie et de l'Ascension parle en faveur de la Vierge, Mais la mosalque de SainteApollinaire montre qu'une martyre en orante pouvait ausi
occuper cette place — et offirir cette attitude — sous une
image de théophamie ; et la couronne, avec une croix inscrite,
qu'on aperçoit au-dessus de la tête de l'oranté des portes de
Sainte-Sabine, semble étayer la méme hypothèse : ce sont
des couronnes du même type qui, dans une basilique de
Carthage, étaient fixées auprès des reliques de plusieurs
martyrs et portaient, inscrits sur la croix qu'elle sencadraient,
les noms de ces saints.¹ Enfin, si l'idée de faire couronner
la Vierge par qui que ce soit en dehors du Christ parsit
assez invraisemblable, on aurait moins de peine à l'accepter
en reconnaissant dans l'orante la martyre sainte Sabine, et
dans les personnages qui tiennent la couronne, les princes
des apôtres. Dans d'autres compositons aussi, par exemple
de Saints-Cosmee-t-Damien, sint l'ierre et saint Paul sont
chargés d'accueillir les martyrs et de les conduire auprès du
Christ (pl. XLII, 1). On aurait pu par conséquent prêter
aux mêmes apôtres le geste — non pas de couronner — mais
de tenir au-dessus de la tête d'une martyre, sous la main
de tenir au-dessus

bénissante du Souverain céleste, la couronne de victoire

benissante du Souverain céleste, la couronne de victoire d'une sainte.

Le Christ jeune de la vision sur le relief de Sainte-Sabine trouve son pendant dans la composition absidiale du marigerium dit de Hosios David, à Salonique. Un adolecent y siège au milieu d'une auréole lumineuse et transparente derrière laquelle se montrent les quatre symboles des évangélistes (pl. XL). Il bénit et montre un rouleau sur lequel en lit cette paraphrase d'Isaie XXV, 9-10; Notie notre Dieu, en qui nous espérons, et réjouissons-nous de notre salut parce qu'il donnera le repos à cette maison ». Comme sur la mossique de Saint-Apollinaire et l'ampoule de Bobbio, cette mage de la théophanie est flanquée de deux personnages que leurs vêtements désignent comme des prophètes (pl. XL, 2 et 3). Faisant confiance à un auteur hyxantin du IXe sièclet, on a voulu y reconnaître Ézéchiel et Habacue, le premier parce que sa vision (Ézéch, 1, 1-2) a eu lieu au bord du fleuve Chobar (sous les pieds du Ghrist, sur la mosaique, on aperçoit une bande d'eau rempiée de poissons); le second parce que dans le livre qu'il tient, on croit lire une phrase qui, reproduisant les mots de l'inscription dédicatoire de ce sanctuaire, parle, entre autres, de la «source vivifiante» qui nourrit « les âmes des croyants »?, phrase qu'on rapproche du passage célèbre d'Habacue. Ha 2-4, où il est question du « juste (qui) vivra par sa foi ». Sur une icone du xviº siècle (Musée de Sofia)³, qui copie cette mosaïque, les deux prophètes portent effectivement les noms d'Ezéchiel et d'Habacue. Mais ceci ne prouve qu'une chose : le rapprochement de textes que je viens de signaler avait été fait dès le moyen-âge; car. par ailleurs, âc cette époque, la mosaïque n'offrait pas plus d'indications sur l'identité des deux prophètes qu'elle n'en présente maintenant.

Or, l'identification proposée par les Byzantins me paralt maintenant.

Or, l'identification proposée par les Byzantins me paraît insuffisante. Rien, en effet, n'impose le nom d'Habacuc pour

the prophete assis, à droite : la parenté entre la dédicace repromenent lointaine ; et d'autre part, rien autre la parenté entre la dédicace repromenent lointaine ; et d'autre part, rien autre d'une vision dont le sens est explique par pèr verset d'Isale (XXX). 9), que le Christ montre sur son rouleau. On remarquers, en outre, que le prophete, à gauche, au lieu de regarder le Dieu de la vision, comme it conviendant à Exchiel si la mosaïque avait llustre Exche. 1, 1-2, fixe son regard vers le bas de l'image, sur les eaux qui coulent aux pieds du Christ et qui sont plemes de poissons : c'est le voir de ce spectacle qui le remplit de stupeur et hi fait rapprocher du visage, en signe d'étonnement suprème, les deux mains aux paumes ouvertes. Un autre passage du même Exchiel expliquersit par contre ce mouvement (Erch. XLVII, 1): El me ramena ensuite à l'entrée de la masson (et la smissons, oldes, dans le texte d'Isale, sur le rouleau du Christ, amis que aur le livre de l'autre prophète de sur la dédicace au has de li monaique). Et voici que des eaux sortaient de dessous le colté droit de la maison, du de dessous le colté droit de la maison, du côté de l'Orient. Et les coux dessendaient de dessous le côté droit de la maison, au mai de l'autel la mosaïque se trouve immédiatement derrière l'autel). En me retournant, voici que l'aperçois sur le bord du torrent des arbres en très grand nombre, de chaque côté (cf. le paysage autour des eaux, sur la mosaïque). Et il me dit : les eaux de la met deviendront saines, et il y aura de la vie partout où arrivera le droint, ain qui se meut, partout où entrera le drouble torrent, vivra, et le poisson sera très abondant; car des que ce caux y arriveront, les eaux de la mer deviendront saines, et il y aura de la vie partout où arrivera le torrent, un les bords de chaque côté, croîtront toutes sortes d'arbres fruitiers, dont le feuillage me se flétrira point. Chaque mois, ils produiront des fruits nouveaux, parce que ces caux sortent du sanchuaire; leur fruit sera bon à manger, et leur

<sup>1.</sup> Un certain ignace, moine et higoumène du couvent qui à cette époque a'était établi auprès du petit sanctuaire du v' siècle : A. Paradoroutos-Karameus, Varia graces sarra, Saint-Pétersbourg, 1905, p. 102 et s. Cf. A. Xysocoutos, dans 'App. Askr., 1929, p. 173, Sur cette mossique, v. aussi. Dirant, dans Cf. Acad. Juser, 1927, p. 215 et s. Le B. P. Grumen, dans Échos d'Ocient, 1930, p. 187 et s.

2. Xysocoutos, f. c., p. 189.

3. Grande ionne bilatérale qui me semble dates du xvit siècle. A l'aven, l'imitation de la mossique qui nous occupe ; su revers, deux grandes figures de la Vierge et de saint Jean l'apôtre.

remplies de poissons, ainsi que le paysage qui les encadre c'est Zacharie XIV, 8, qui le fournirs dans une autre évoration de la Jérusalem nouvelle. Ce prophéte y reprend d'ailleurs les termes d'Eschele : «Et il arrivera en ce jour-là i des enux eices sortirent de Jérusalem, moitté vers la mer occidentale, et il en sera oinsi en été comme en hiver. Et Dieu dentale, et il en sera oinsi en été comme en hiver. Et Dieu deviendra roi sur toute la terre, en ce jour-là Dieu sera unique, et son nom unique... Et Jérusalem sera élevée et deviendra roi sur toute la terre, en ce jour-la Dieu sera unique, et son nom unique... Et Jérusalem sera élevée et Jérusalem reposera en sécurités. Cette nouvelle vision eschatologique revient ainsi au motif des «aux vision» et la prophétie emploie précisément cette expression que nous trouvons dans la dédicace à une nuance prie is source au fieu d'eseux »), ainsi que sur le livre du prophéte assi (INFA EQUIKH). Enfin, cette nouvelle Jérusalem on Fon habitera» « en sécurité » rappelle la «maison » on règnero la «paix » ou le «repos», qu'annonce le rouleau du Christ. En résumé, on a bien l'impression de retrouver la pensée qui guida l'auteur de la mosaique, en partant des lextes d'Eséchiel XLVII, 1 et de Zacharie XIV, 8, qui se rencontrent d'ailleurs avec le passage d'Isaie XXV, 9, macrit sur le rouleau du Ghrist, au centre de la composition. L'image offiriait ainsi une théophanie eschatologique anticipée par ces prophètes dont deux, Ézéchiel et Zacharie, ont été représentes, en témoins de cette vision.

Une considération extérieure vient confirmer cette interprétation qui nous invite à reconnaître le prophète Zacharie dans le personnage assis à droite de la vision. En effet, d'après l'histoire légendaire de la fondation de l'église Hosios David, telle qu'elle nous a été transmise par le moine Ignace (xx siècle), le sanctuaire, fondé par la fille du empereur, avait été dédié primitivement au prophète Zacharie\*. La date approximative de la fondation (vers 300) proposée par ce récit est ina

Le caractère composite de cette théophenis qui amonce le salut final est souligné par deux détails inspirés par l'Apocalypse: le jeuneuse du Sauvair et les quatre Zédie représentés séparément (et non pas réunis en un létra-morphe, conformément a la vision d'Ézéchiel), c'est-à-dire en symboles des évangélistes.
 XYMOOFOUROS, I. C., p. 172 et s.

tegende, pour mettre en accord partait se données du teste du rx siecle et de l'iconographie. D'autant plus que le culte de Zacharie (dez Zacharies, puisqu'il y a propiète et le faciliement à cette époque), inaugure an Pelestan son faciliement à cette époque), inaugure su Pelestan son et précisément avec le concoure des femmes de heurs régante. Si, en Palestine même, à côté d'autres meriprante. Si, en Palestine même, à côté d'autres meripra aux deux Zacharies, on en trouve un à Jerusalem, fonde par la pieuse patricienne de Rome, sainte Mélame le Jeune, à dedid une église et un monastère à Zacharie, et Galla Placida, qui dédia une église et un monastère à Zacharie, et Galla Placida, l'église de Salonique qui se range ainsi parmi les margiris non seulement à cause de son type architectural, mais aum par sa dédicace supposée au prophète, sursui hien pu être fondée par une femme de la famille impérale de la première moité du v s., tout comme l'église de Bavenne qui fat dédiés à Zacharie, à la même époque. Or, cette dédicace du margrum de Salonique aurait pu suffice pour justifie la présence d'use image du prophète-patron du sanctuaire dans la messaque de son abside. Elle expliquerait aussi la parenté de style qui rapproche le Christ de cette mossique absiduis avec les compositions analogues d'origine palestinienne. Que ce suit à mortigram du prophète Zacharie de Gaphar-Zacharie pers d'Eleuth-ropolis', reproduit sur la carte de Madaba, su celui que Mélame la Jeune dédia à Zacharie, père de saint Jean, sur le Mont

3. Lill. Fondly, the construction of the cons

NOLOMENE, Hiel. Real., 9, 7, Cf. DELEMANE, Orgins du mile de marquet, p. 101; le corps du prophète fut trouvet sons Théodoms II; et till; une environs d'Eleutheropolle, 8 Cupher Zacharie, La carde de Malble montes a ut unbellu un grand martigrium à coupele du prophète. Mais se ve click le péterie. Téndemiquale le tembessu de Zacharie au Mont des Ulviers, "Il vegit probablement a Zacharie, perten de Jean-Haggista [ell. Osyue, p. 14]. — Sur les diffuseds promonages portant le nom de Zacharie, dans Place. Exist, el au ble cadadinie. V. Diel. de la Bibles, s. V. Zacharie, p. 501; V. sansi injen. h. b. 2. Villa Melaniae inne, daves Bibl. Register, Gr. 1, 1241, ch. 58. DELEMANE, Le, p. 216-217.
 J. Lib. Pontif. Eccl. Rusen., éd. Mon. Gerc. Hiel., 1878, p. 300-308.
 V. vapu.

de la chapelle Saint-Aquilin a Saint-Laurent de Main des peu antérieure à Sainte-Pudentienne; et qui repond des aprevantations analogues dans les qui repond des aprevantations analogues dans les qui repond des aprevantations analogues dans les descombres et sur les aarcophages du ivé aiccle, appartient à l'icongraphio adaque et surtout romaine.

Il s'agit bien d'une vision de Dieu, en souverain sternel, dans sa Jérusalem celeste. Mais, à la difference des images palestimiennes (et un peu postreiurer) des théophass, chi figure non pas l'apparition momentanée de la divinité du Christ à des personages sur terre, mais, la seine staiter transportée dans l'au-delà, Dieu et seculyste dans leur sériou cefeste. C'est donc un sujet qui apparitant entis-rement un domaine de l'intelligible, une vision montée de toutes pièces, et non pas une représentation qui fixe les traits d'une apparition décrite par un l'emain oculiarie, telles les visions de la Transfiguration, de l'Ascension, celles des prophètes de l'Ancien Testament ou les théophasies de saint Jean citées dans l'Apocalypse. Iconographiquement es qui distingue les images de ces apparitions, c'est l'ourcele lumneuse qui entoure Dieu, en l'isolant ainsi des choses de ce monde, et généralement les témoins de la vision. Car dans la mesure out, théophanie du Christ signifie qu'il se trouve avec nous », la représentation d'un être human devient indispensable pour la démonstration iconographique. La où il n'y a pas d'auréole, comme dans la mossique de Sainte-Pudentienne (ou à Saint-Vital, etc.), il n'y a pas daurèole, comme dans la mossique de Sainte-Pudentienne est entirement extra-t-t-restre, et qu'elle ne figure point par conséquent une théophane à proprement parler. Aussi, examinée après les visions de l'iconographic palestinienne, elle fait meux resortir leur originalité : contrairement aux images eschalologques romaines (dont la mossique de Sainte-Pudentienne, elle fait meux resortir leur originalité : contrairement aux images eschalologque romaines (dont la mossique

des Oliviers à Jérusalem, l'un et l'autre auraient pu avoir leur abside décorée d'une composition qui aurait pu servir de modèle à la peinture de Salonique. De toute façon hous voilà en mesure d'ajouter un nouvel exemple des théophanies d'absides. Comme les visions sur l'ampoule de Bohino et sur la porte de Saints-Sabine, c'est une composition qui dans son ensemble ne représente pas un événement concret evangélique ni biblique, tout en conservant l'ordonnance générale des théophanies instoriques représentées dans d'autres absides (Transfiguration au Sinai et à Saint-Apollimaire; Assension à Baoutt); vision divine dans une aureole, en haut et au milieu; témoins oculaires de cett vision, au-dessous et souvent sur les deux côtés. On voil que cette ordonnance reste constante, tandis que le sujet est lantot historique et tantôt plus abstrait. Et ceci parlerait en faveur d'un type d'image créé en vue d'un emplacement détermine et, notamment, pour l'abside.

Il existe, enfin, une dernière mossique absidiale de cette époque ancienne qui peut être rapprochée des images de la théophanie. Chronologiquement, elle précède même tous les exemples étudiés jusqu'nci. Mas il m'a semblé que, pour en déterminer mieux la place dans l'iconographie monumentale de l'antiquité chrétienne, il était préférable de ne la rappeler qu'après les autres. Il s'agit de l'image dans l'abside de Sainte-Pudentienne (pl. XXXIX, 1) qu'on date soit de l'extrême find ut ve siècle, si fon tient à l'attribuer au pape Sirice (en 390), soit du début du ve, si l'on reconnaît dans la croix gemmée figurée sur la mossique une représentation de la croix en argent doré que Théodose II (408-450) fit fixer au Golgotha. La mosaique serait, dans ce dernier cas, une œuvre contemporaine d'Innocent l'et († 417)<sup>1</sup>. De toute façon, elle est antérieure aux autres images conservées des théophanies où il est permis de reconnaître des traces de l'iconographie palestinienne. Et c'est peut-être la raison pour laquelle elle traite le thème de la théophanie d'une façon particul

<sup>1.</sup> Van Berchen et Clouzot, L. c., p. 63 et s. — Sur ce monument en derniet Beu : A. Petrijonani, La basilica di S. Pudenziana a Roma, Vatican, 1934.

<sup>1.</sup> Van Benguen et Clouzor, I. c., p. 59 et s.

suprême, mais Dieu se mainfestant aux hommes, Dieu chez les hommes aur terre. C'est ce thème — et ses dérivés tocho-graphiques — qui est né en Palestine, dans les sanctuaires marhirei de Lieux Saints!

Ajoutons cependant, pour en finir avec la mosaique de Sainte-Pudentienne, que, si dans l'iconographie de sa partie principale elle est restée fidéle su thème romain du res sièce, elle n'a pas échappé à l'influence palestinienne; la grand-roix gemmés qui domine le groupe du Christ et des apôtres et selon toute vraisemblance la croix votive de Constantis

celu seion foute vriniemblance la croix volvive de Constantia

1. Une image de lidephanne-vision que nous na connelesan qui d'apric
une miniature du rav siéche, jointe à l'illustration des sermons de su la Cologicio
de Nazionne (Paris, gr. 510, fost. 255 - Octours, Frazionite de motistires,
pl. XLIII), contiente l'origine palestinienne de ce ganre de compositione,
pl. XLIII), contiente l'origine palestinienne de ce ganre de compositione,
mentre l'apparition d'un saga lumineux à saint Grégoire, Landing que lui. Els
proclame : L'ipappo corripte n'e scope, L'ange de la vision set enterme d'une
ne aurèlie de lumine exactement comme le Christ, dans les images desse
lidesphanies, auxqualles il conviont d'assimiler cette représentation. D'unitest
plus que d'utures forces angeliques monitent la garda entour du Personnage
dans l'aurèle. Enfin, au less de la composition nous frouvais le groupe des
d'utures forces angeliques monitent la garda entre of thosphanies-visions :
et de l'unites l'origine per l'iconographia arristatque des thosphanies-visions :
et de l'apparte l'apparte l'inchante, saint Gréguire précède de son guide, un
gotter ou cest ripoppe la licentine, saint Gréguire précède de son guide, un
coprimer groupe, on vuil debonnier i leand qu' gauche, fraiant pendant à
levé avec les instrument de la Passion de Carist et sainte l'islème qui porta
ne modélie du recher du Golgotha Passion du Carist et sainte l'islème qui porta
ne modélie du recher du Golgotha en la contra de la riporte de l'apparte la passion de l'entre de la passion de l'entre de la riporte de l'entre l'apparte l'apparte de l'entre l'apparte l'apparte de l'entre cette. Sainte « Parsaèves n'est évidemment qu'une
parsonnification du Vendredi saint, dont la clous, il lance et l'époque sont les attributs natures. Saint nous attarder à expliquer tous les détaits de cette
compessition unique, soulignons le desir révident de l'imagine de mattre en valuer les résiques de Merualem : il est significatif sans donte qu'une peinture cortie des atteires constanti

ou plutôt de Théodose II, qui s'élevait sur le Golgotha rocher qui ne peut être que le «crânous qui, l'érassème et la rotonie et ne peut être que le «crânous qui, l'érassème et la rotonie constantimennes, Meux emors le fond d'archi-D. V. Amaiov', représente se trouveit estre forme d'avait montre de la rotonie constantimennes, Meux emors le fond d'archi-D. V. Amaiov', représente les proingaux saintés élabor Jérusalem, derrière l'enceinte de la ville : voultaissem de que la réunion eschatologique (cf. les quatre offs su haut pas de faire appraître, derrière les personnages, les murs et les portes d'une ville idéale, comme sur land es contenta les portes d'une ville idéale, comme sur land es acontenta les portes d'une ville idéale, comme sur land et acontenta les portes d'une ville idéale, comme sur land de la ferusalem habituel des sconographes de la Tere Sainte, et l'influence de la Palestine est manifeste : mais on ne saurait dire, faute de la même origine) qui nous feraient consaître l'infomence de mossiliques palestiniennes de ce tente d'une images des monuments de la Terre Sainte, au 19º siècle, si le mossate romain s'inspirra d'une printure palestinienne ou s'ultimoduisit dans une image toute romaine une vue des églises-écrins de Jérusalem, et de la cotox votive. Dans ce demier cas, il s'agirait bien d'une influence des sanctuaires de Palestine, non pas de l'iconographie palestinienne, qui a ju même ne pas exister encore à cette date, mais des édifices et objets reels des Lieux Saints qui, à cette époque des premiers succès des grands pèlerinages en Terre Sainte, s'imposaient à l'imagination des chrétiens d'Occident et d'Orient, comme une vision de la cité celeste. C'est par la même ne pas exister encore à cette date, mais des édifices et objets rele des Lieux Saints qui, à cette époque des premiers succès des grands pèlerinages en Terre Sainte, s'imposaient à l'imagination des chrétiens d'Occident et d'Orient, comme une vision de la cité celeste. C'est par la même ne pas exister encore à cette deste des pe

Aiwalov, Monatki IV i V oka (1895), p. 45 et s. (étude capitale pour les recharches d'iconographie chrétienne) et dans Souldenije Imp. Francii. Painal. Oblécativa, juin 1895, p. 355-361.

CHAPITRE V

LES THÉOPHANIES-VISIONS DANS LES ABSIDES DES CHAPELLES COPTES

Tandis que les images des théophanies, dont nous essayuna de montrer l'origine palestinienne, se répandasent en Occident, à Salonique, à Rome, à Ravenne de probablement à Constantinople (cf. la miniature du manuscrit constantinopolitain Paris, gr. 510)\*, d'autres traces de l'eur expansions se lanseau reconnaître dans l'Égypte chrétienne et, sur des mosements postérieurs, dans deux provinces différentes de l'Aus Mineurs. Ce rayonnement dans toutes les directions, en partant de la Terre Sainte, n'est que normal. Je dirais même que l'unqua palestinienne de ces images ne me paralizat pat certaine en l'absence de témoins de leur expansion vers les provinces d'Orient les plus rapprochèes de la Palestine. En Egypte, fait partisculièrement précienx pour autre recherche, les images des théophanies apparessant fonnt l'art monumental, et, précisément dans les saisdes. Elles y occupent par conséquent le même emplacement que, selon nous, leurs modèles tensient dans les sanctuaires de Lieux Sainta. Les exemples nous en aont fournis par les chapelles du monastère copte de Baoult, dont les peintures manules de liens qui rattachent leur décor peint a celu des manuscules les liens qui rattachent leur décor peint a celu des manuscules les liens qui rattachent leur décor peint a celu des manuscules découverte des ruines de Baoult. Eavorisée par l'organustie découverte des ruines de Baoult. Eavorisée par l'organustie découverte des ruines de Baoult. Eavorisée par l'organustie

1. V. supre, p. 204, note 1

matérielle des communaulés monsstiques qui suivaient la régle de saint Pacôme, la multiplication surprenante de cas patits sanctuaires dans l'enceinte d'un mercouvent d'acquique par le désir de mettre à la portée de chaque « famille » de religieux réunis dans un même pâté de cellules un lieu de culte particulier, destiné sans doule aux prième et à certains offices quotidiens de petite groupes de moines, tandis que les grandes églises du monsatere étaient les sabbanes bodopéas, où des cérémonies plus importantes réunissaient l'ensemble des cénobites. Il a été démontré en tout cas que quelques-unes au moins de ces chapelles (et qu'on pouvait y célèbrer l'eucharistie. N'empéche que par silleurs, à en juger d'après leurs dimensions exiqués et d'après les peintures et les inscriptions qui en tapissent les murs, ces petits sanctuaires gardaient l'empreinte des lieux de culte destinés aux dévotions d'un petit nombre. A bien des égards, ils s'apparentent ainsi sux chapelles votives, et leur décoration murale garde une empreinte de ce particularisme et aussi du caractère plus immédiat qui caractérise les ex-voto.

J'ai fait observer plus haut que le caractère votif de certaines peintures, certifié par de nombreuses inscriptions peintes, permettait de supposer d'une part qu'une décoration murale de chapelle copte pouvait comprendre plusieurs parties distinctes dues à l'imitative de plusieurs personnes, mais que, d'autre part, la petitesse des locaux et la prédominance d'images semblables de martyrs et de saints assuraient pratiquement une homogénéité à l'ensemble des fresques dans la plupart de ces chapelles. Il est donc permis presque toujours de considérer chacune de ces décorations comme un ensemble et, d'ailleurs, même si plusieurs donateurs réunissaient leurs cordonnance étaient soumis à un système simple, mais apparent. Ainsi, la fresque de l'abside derrière l'autel y est toujours réservée à une composition unique, qui, par son thème et sa présentation, se distingue de toutes les autres. apparent. Ama, is fresque de l'abbie. dell'este par son thème et sa présentation, se distingue de toutes les autres. Comme on va le voir, toutes ces compositions d'abside, malgré la variété des sujets, figurent des théophanies.

Chapelle 17<sup>2</sup>. — La conque est occupée par un Christ imberbe qui trône au milieu d'une gloire lumineuse. Les

protomes des quatre sòdia sortent de derrère le disque de cette auréole. Chacun d'eux tient un ivre ferme. De part et augrele. Soleil et la Lune brillent sur un cief étaite, le Soleil et la Lune brillent sur un cief étaite, et deux vers le Christ de la vianon, lequel fait livre sur soi livre le mot ver le Christ de la vianon, lequel fait livre sur soi livre le mot qui porte le Christ de le vianon, lequel fait livre sur soi livre le mot qui porte le Christ se détachent sur me bande de feu sous l'auréole. Un trait horizontal sépare cetts image d'une son inferieure de peintures où une Vierge orante, représentée de face, au centre de la composition, est encadrée de deux groupes de six apôtres alignés et figés dans une attitude frontale [0, L.VI, 1].

Dans l'ensemble, la composition rappelle l'Ascension selon la formule de certaines ampoules de Terre Saine, on la Vierge orante, vue de face, est accompagnée d'apôtre alignés et immobiles et où l'auréole ovale encadre pareillement un Christ assis sur un trône. Nous l'avons déjà observét, c'est une vision de Dieu dans la gloire de sa deuxième parousie, annoncée au moment de l'Ascension, plutôt qu'une figuration du Christ montant au ciel. Une autre image du vé siècle, inspirée par l'éconographie palestinienne, une miniature du Rabulensis (536), reprend un autre trait de soitre freque, à savoir les deux anges porteurs de couronnest, qui appartiennent eux aussi à la figuration de la majesté divine et ne semblent nullement exigés par l'illustration de l'Ascension. Le Soleil et la Lune aux côtés du Seignent, que les imagnes des ampoules représentent de part et d'autre du Crucifié ou du Christ en gloire (sur l'ampoule de Bobbio avec la Vierge et les deux prophètes et sur le relief de la porte de Sainte-Sabine), réapparaissent à la même place qu'il Baouti, sur la miniature de l'Ascension du Robulensis. Ces astres figurent, on s'en souvenlt, l'éternité du personnage qu'ils encadrent, donc la souvernineté éternelle du Christ de la vision. Enfin, la théophanie de Baouti a en comm

<sup>1.</sup> CLEDAT, dans Mémoires Inst. du Caire, XII, 2, p. 73 et s., pl. XL et s.

<sup>1.</sup> V. notre pl. LXII, 3.
2. V. supra, p. 178.
3. P. ox. dans Prince et Tyler, i. c., 11, 5g, 202.
4. V. notre pl. LXI, 6.
5. V. référence p. 179.

à Ravenne et de Saint-Zacharie (?) à Salonique, sur le relief de la porte de Saint-Sabine.

Ajoutons que l'image copte, comme certaines ampoules (pl. LXII, 1), donne au Christ de la vision un visage juvénile, que nous lui avons vu à Salonique et sur la porte Sainte-Sabine\*, et que ce sont ces deux monuments aussi qui \*appasabine\*, et que ce sont ces deux monuments aussi qui \*appasabine\*, et que ce sont ces deux monuments aussi qui \*appasabine\*, et que ce sont ces deux monuments aussi qui \*appasabine\*, et que ce sent ces deux monuments aussi qui \*appasabine\*, et que ce se éléments qui composent la fresque de Dieu les symboles des évangélistes. Il résulte de ces rapprochements que les éléments qui composent la fresque de Baoutt me sont pas particuliers à l'iconographie de l'Ascension, mais appartiennent au nombre des traits constants qui, en des combinaisons différentes, reviennent dans plusieurs représentations de theophanies d'origine palestinienne.

Or, pour plusieurs de ces images coptes, semblables, mais mon identiques, il est possible de préciser les sources d'inspiration de l'artiste et de constater souvent qu'elles étaient empruntées à plusieurs textes de l'Écriture à la fois : les visions d'Isaie, d'Escéchiel, et d'autres prophétes de l'Ancien Testament, de l'Apocalypse et des récits évangéliques ont été mis à contribution, parallèlement, selon le même procéde que nous analysons en ce moment ne se distingue pas des autres : le char qui emporte le Christ trônant est inspiré par la vision d'Ezechiel; les mots AFIOC AFIOC AFIOC AFIOC AFIOC AFIOC au le livre du Christ, sont empruntés soit à Isale, soit à l'Apocalypse, et c'est ce dermier livre qui entre seul en ligne de compte pour expliquer l'âge juvéniel du Christ et les quatre tédia ailes, figures séparément (et non pas en létramorphe comme par exemple sur la ministure du Rabulensis de 586 qui suit Ézechiel sur ce point). Les flammes sous le trône font penser à Ézéchiel et à l'Apocalypse, et c'est à ces mêmes sources que remont peut-être l'auréole lumineu

THROPHANIES-VISIONS DANS LES CHAPELLES COPTES 211

théophanies-visions dans les chapetias copres 211

La peinture de la zone inférieure, avec la Vierge orante et les apotres, ne foit qu'augmenter este en groupe de personnages semble de compietié, pusque l'Ascension. Mais, en fait, ce rapprochement legatine ré set pas le seul qui soit valable : l'une des ampoules de Bobbio de personnages alignes de Sainte-Sainte de Sainte-Sainte de l'Ascension, où pourtant Marie orante se tient amilieu de personnages alignes sous une apparition divine le milieu de personnages alignes sous une apparition divine le l'Ascension, où pourtant Marie orante se tient amilieu de prouding pas qu'un peu plus tard la messajeu de l'abside de personnages alignes sous une apparition divine (pl. LXII, 1), de Saint-Venance au Latran offrira un groupe antogne d'une Vierge orante, d'apôtres et de saint sontemplant une vision du Christ et de deux anges (pl. XLIII). I encore, il ne s'agit pas d'une Ascension. Et, d'autre part, nous voyons à Baoutt même, que sur les fresques shistifiels d'autres chapelles, tout en conservant le Christ dans l'auréolé et le apotres alignés, on remplaga l'orante soit par une Vierge tronant avec l'enfant's, soit par une Vierge allaitant'. A Bobbio, comme sur ces demirers fresques, majer l'étroite parenté des images, on constate que mi la Vierge orante, ni la rangée d'apôtres sous le Christ de la vision n'esparitement à des images de l'Ascension et que d'autres théophanies reproduisent les mêmes motifs: l'Ascension n'est que l'une théophanies-vision, et il et certainement prêterable de parler non pas d'une influence généralisée de l'iconographique prope à cette scène comme d'un cas particulier de la formule des théophanies-visions. Ce point de vue ne nous est pas familier, parce que le moyen âge continua de figurer l'Ascension confor-

1. Cette mosalque, commandée par Jean IV [† 542] el siberés sun su successeur Théodore, offre une théophanie-vision d'un type shrigé. En haut, le Christ et deux anges me se montrent qu'en buste, au-deux d'une appre de nuages ; en bas, le Vierge conste est encoder par le deux penne des spèces, par Jean-Bapliste et Jean l'Apôtre, cellin, par les deux prense des périons de l'orations, et pur les deux papes, sen et Theòdor. Non avons dit plus haut, p. 116, que les figures d'untre mariyes sur le mar deux avincent, de part et d'untre de l'absidiée des sinch-vigunos, complissant nergue des époptes de la même théophanie stabiliste.

5. L'état de la fresque ne permet pas de dires is Christ y portait épilement le livre ouvert sur les paroles « saint, saint, saint.

3. J. Manyano, dans CR Acad. Inser., 1913, p. 290, fg. l. Drent, Pundre equantine, p. 111.

4. CLEDAT, dans CR Acad. Inser., 1904, p. 6 et fig. 1 de trage à part.

<sup>1.</sup> Même type du Christ jeune sur la théophanis-vision du Paris, gr. 510 qui reproduit un original créé à Jérusalem : dr. p. 204, note 2. Z. Je dis s'post-être s parce qu'Exéchtet et l'Apocalypse parient en faut d'un s'edat s' autoure de Dieu qui reppéalls l'arc-on-ciel (facte, IX, 28) ou d'un s'arc-on-ciel (Appea, IV, 3), fandis que toutes les images antiques des théophanis-visions offrent un ovule l'amineux, monochrome, et neu pas irié. Cf. plus haut, p. 191, sur les origines de l'auréole lumineuxe, dans l'iconographie.

mément à ce type iconographique, tandis qu'il laissa tomber les autres images antiques qui employaient la même formule de la vision avec témoins. On finit alors par la considérer comme propre aux figurations de l'Accension.

Nous admettrons donc que, dans notre fresque de la chapelle 17, on a voulu, sans oublier l'Ascension (mais ni le triple AflOC du livre du Christ, ni le char de sa vision, ni les symboles des évangélistes, ni les anges stéphanophores n'ont rien à faire avec l'Ascension), rapprocher les apôtres et la Vierge de l'image du Christ, en dehors de tout seene historique et en tant que témoins oculaires de sa divinité. En nous promettant de revenir plus loin sur les pratiques religieuses qui déterminérent le choix et le groupement des personages réunis dans cette composition et dans d'autres absides de Baouit, remarquons, pour l'instant, que le «Trisagion » sur le livre du Christ, pourrait nous expliquer la présence de la Vierge, en dehors de tout rappel de l'Ascension. En effet, le «Trisagion » appartient à l'hymne triomphal des addu cité au chapitre VI d'Isaie (VI, 3), tandis qu'au chapitre suivant (VII, 13-15) on lit le passage messianique célèbre : «Voici que la Vierge a conqu, et elle enfante un fils et lui donne le nom d'Emmanuel. Il mangera de la crème et du miel...». Autrement dit, les deux textes rapprochés d'Isaie étaient prêts à fournir au décorateur d'une abied d'une part le «Trisagion» de la vision théophanique de la conque et d'autre part la Vierge-Mêre-d'Emmanuel du has de l'image. Nous savons d'ailleurs par l'ampoule de Bobbio que la figuration de Marie-Orante fixée sous une vision céleste et entre des saints faisait partie d'une composition messianique et recevait la valeur d'une « Vierge de l'Incarnation ». Et ce thème n'est que mieux exprimé lorsque le type de l'Orante est remplacé par cetui de la Vierge allaitant (chapelle 42 de Baouit). Car cette iconographie offre un pendant plus évident au passage d'Isaie : « il mangera de la crème. ». On observera cependant, en voyant à Baouit

evoquait le mystère de l'Incarnation. Or, en debors de lout episode historique (ou dans le cadre d'un événement qui offrait comme l'Ascension à la fois une théophanie-vision et une image de Marie) les thémes de la vision miraculeus de Dieu et de la Mère de Dieu s'associaient facilement sur le plan religieux, et se complétaient mutuellement, que la vierge Marie, instrument de l'Incarnation et reconnue Mère de Dieu au concile d'Ophèse, proclamait la liteophanie la plus durable et la plus importante pour notre saint. Amsi, dans ces abaides, tandis que la conque évoquait une épiphane-vision, directe mais momentanée, passée ou à venir, la tone inferieure des fresques rappelait la théophanie essentielle et durable de l'Incarnation du Logos. C'est à l'importance capitale de cette manifestation de Dieu parmi les bommes que les images absidiales de la Vierge exprimaient (il faudrait dire toujours Théotocos, en parlant de ces images) qu'elles doivent le succès grandissant qu'elles ont consu. Dèlà à Baoutt et à Saquara, nous le verrons, il y ent de cas où la niche entière de l'abside était réservée à la Vierge; dès le ve siècle, à Ravenne, à Chypre, à Parenzo', on procèda de même dans les absides de certains grandes églises, et, au moyen âge, les Byzantins sbandonnaient systématiquement la conque absidiale à la figure de la Théotocos. Évocation sublime du Dieu présent aux hommes, on fint ainsi par la substituer aux théophanies-visions du Christ lai-mème : après le xe siècle, il est rare de trouver, dans la conque d'une église byzantine, une image autre que celle de la Théotocos.

Mais avant de poursuivre l'évolution des théophanies absidiales à travers les images de la Vierge, nous avons à nous arrêter à plusieurs autres compositions coptes où la figure du Christ en gloire occupe encore la place centrale. Dans la chapelle 12 de Baoutt, c'est au-dessus de la niche, qui elle-même n'a pas conservé ses peintures, qu'on trouve l'image d'une théophanie. Elle semble remplacer la vision divine des absides. Quoique assez mal conne

Van Berchem et Cloufot, I. c., p. 177, Konsakov, Banap. Bapander,
 p. l. IV, Rg. 149, 150, Des 541, 12v. Ecclusius fit représenter la Vierge trènais,
 avec l'Enfant, dans Pabilide de Sainte-Marie-la-Grande la Favonn. On la Voyall recevant en offrande le modète de la basilique présente par le douateur.
 Lite. Pontif. Eccl. Basen., ch. 57, p. 318, 64 Mon. Gem. Hid., 1876.
 2. Cafoax, dans Memoires Inst. du Guire, XII, 1, p. 53 et s., pl. XXXI-XXXV.

en vêtement rouge, pieds aus (le haut du corps est détruit). Deux autres personnages, symétriques, se tournent vers lui dans une attitude d'adoration. J. Clédat avait pense à une Transfiguration. Mais l'absence de l'aurcole, obligatoire dans cette sche depuis son apparition au vir siècle, ainsi que la couleur rouge (et non pas blanche) de ses vétements, rendent cette identification assez improbable. Toutefois, comme il s'agit d'une adoration et que celui qu'on adore, à en juger d'après ses pieds nus, est un personnage évangelique, je ne puis que suivre Clédat lorsqu'il reconnaît en lui un Christ. Et c'est ce que confirment surtout les textes inscrits aur les rouleaux des seize prophètes, qui s'alignent de part et d'autre des trois figures de l'Adoration en faisant le tour de la chapelle. Coté Sud en partant de l'Adoration: Isaie (VII, 14) : Écoutez, maison de David... C'est pourquoi le Seigneur lui-même vous donners un signe : voici que la Vierge a conçu et elle enfante un fils et elle lui donne le nom d'Emmanuel s. Jérêmie (XXI, 12) : « Écoutez la parole de Dieu, maison de David. Ainsi parle Dieu : Rendez la justice dès le matin ; arrachez l'opprimé des mains de l'oppresseur, de peur que ma colère n'éclate comme un feu, et ne brûle, sans qu'on puisse l'étendre, à cause de la méchancelé de vos actions ». Ézéchiel (XLIV, 2-3) : « Ce portique sera fermé ; il ne s'ouvrira point, et personne n'enterra par là, car Yahvé, le Dieu d'Israel, est entré par la. Quant au prince, étant prince il s'y assiera pour manger les mels devant Dieu » (pl. LVII, 1). Daniel (VII, 13) : » Je regardais dans les visions de la nuit, et voici que sur les nuées vint comme un Fils d'homme... « (pl. LVII, 1). Osée (II, 21-22) : » Ét il arrivera, ce jour-là ; perépondrai, dit Dieu, je répondrai aux cieux, et eux répondront à la terre ; la terre répondra aux cieux, et eux répondront des songes, vos jeunes gens verront des visions ». Amos (IX, II) : « En ce jour-là, je relèverai la hutte de David qui est tombée, je réparent ses brêches, je relè

pure, car mon nom est grand parmi les nations, dat Dreo Sabaoth ».

J'ai tenu à reproduire cette liste de textes qui peut paratre fastidieuse, mais qui m'a semble indispensable pour saisir la signification de la scène du milieu, qui est une théophanie d'un type particulier. Par exception, c'est à la sœule immèr des prophéties de l'Ancien Testament que le peintre a voule imaginer l'apparition de Dieu. Il réunit done tous ces témoignages messianiques, sans distinguer, comme les chrétiens le font habituellement, entre les prophéties où il est question de la naissance à Bethlèem et celles qui font altaison au jugement final et au temple de Jérusalem reconstitué. La première et la deuxième parousie des croyances chrétiennes se trouvaient ainsi fondues ensemble selon la tradition juive, et c'est peut-être la raison pour laquelle le Christ de

1. Ibid., p. 50, Void la traduction du texte capte (matile) que je dois à l'obligeance de M. M. Malinine : «O Seigneur, l'entends ta vois, l'ai peur... Il tu te manifesterns) entre deux animanx. Ils te consaitrent louque les années «approcheront, ils te connaitrent broque leur temps visaitre et tu te manifesterns on leur le connaitrent broque leur temps visaitre et tu te manifesterns. Noter le caractère messianique de cette vension, plus attensi que cana celle des Septante.

la vision apparait sur la fresque revêtu de la pourpre royale, en Messie de la maison de David (au lieu des vêtements blanes des théophanies habituelles, eblouissantes de lumière).

La niche centrale de la chapelle 26° est réservée tout entière à la vision de Dieu : sur un disque de lumière qu'encadrent les symboles des évangélistes trône un Christ adolescent; son siège est porté par un char aux roues persentes d'yeux. Bref, c'est la même vision e composite « que nous avions trouvee dans la chapelle 17, avec les mêmes eléments empruniès à Isale, Exèchiel et à l'Apocalypse cette seule différence que les yeux sur les roues du char sont visibles jei et ne l'étaient point dans l'autre fresque, et que, par conséquent, l'influence d'Exèchiel sur l'image de la chapelle 26 s'affirme davantage. Mais un detail nouveau s'ajoute ici à cette vision : on croit reconnaître, sous les roues du char, un personnage étendu, mais que l'état de la peinture ne permet pas d'examiner de plus près. Fort heureusement une image analogue se retrouve sur la fresque absidiale de la chapelle 31°. Le haut de la composition, dont une partis seulement est conservée, montre une fois de plus la vision du Christ dans l'auréole, les quatre symboles, le char et, comme dans la chapelle 17°, le Soleil et la Lune (pl. LV, 1, 2). Sous les roues du char, on voit distinctement la moitié du corps d'un personnage couché; il porte une tunique et un manteau (princier ?), dont le bord est soulevé par le mouvement (au moment de sa chute ?); il semble que ses chaussures, ses bas, sa tunique et son manteau soient tous uniformément blanes. Le haut du corps a disparu et on ne saurait dire par conséquent ni comment était sa tête, ni quel mouvement il faisait avec les mains. En outre, deux personnages se tiennent debout de part et d'autre de la vision. Tous deux portent la tunique et le manteau des personnages se biennent debout de droite, dont on ne voit plus la partie supérieure du corps, montre du bras droit l'homme couché aux pieds du Christ (pl. LV, 1). L'atre, u nimbé. Aucune inscription conservée ne nomme ces person-nages, mais un M, qui pourtant est loin d'être sûr (il est

G.COAT, dans Mémaires Inst. du Caire, N.H., 2, pl. NC, NGI.
 G.CEDAT, dans CB Acad. Inser., 1904, p. 7 et s. et phot coll. École Hautes

trace sur l'un des disques clairs — étoiles ? — qui se desches sur l'un des disques clairs — étoiles ? — qui se desches sur l'etond), se ilt peut-être à côté du vieillard a desches apparteur à son nom lie commencer ?).

Ni les prophètes dans leurs ains de Dieu en pécie, si de Dieu ne parient d'un personnage stenda à ses prophètes de de Dieu en pécie, si de Dieu ne parient d'un personnage stenda à ses prophètes de ma aurait être qu'un vaincu, selon la symbolique des que dans l'antiquité biblique comme dans l'antiquité biblique comme dans l'antique de comme un prêtre ne pourrait être que Metchiséden de ceangleique que l'encemoir et la botte qu'ul termo de caret comme un prêtre ne pourrait être que Metchiséden du manteau rappelle une pyxide à houties, avan ou Zeriarie, père de saint Jean-Baptiate. Et encore laut-di téliminer presque aûrement les deux derniers qui, en qualité de petres du temple de Jérusalem, portent régulièrement le manteau rituel retenu par un gros bouton au milieu de la poitrine. Or, la figure de la fresque est revêtue de l'immation normal des personnages des deux Testaments et, parm les prêtres, ce costume neutre a pu être attribué à Meichisédech senlement parce que sa prêtres exceptionnelle ne l'Ohigeait pas a porter les vêtements rituels du clergé du temple de leu-salem, établis depuis Aaron. Or, l'un des pasumes messiniques les plus célèbres semble nous donner l'explication de ce rapprochement d'un ennemi de Dieu, vaincu et érrase, et de Melchisédech en les pours de tes puissance : règne en mattre au mileu de tes ennemis. A toi est la puissance souveraine au jour de 1s forte dans les aplendeurs des saints. De mon sein, avant l'aurore, je L'ai engendré. Le Seigneur l'a juré, il ne s'en repentira point : « Tu es prêtre pour toujours à la manière de Melchisédech ». sédech ».

sédech ».

On retient les éléments essentiels de cette image : rappel de la naissance avant le temps du Messie ; sa prêtrise et sa royauté conjointes comme chez Melchisédech et, dans cette allusion, une évocation du sacrifice du Messie ; et enfin annonce de la victoire finale sur tous les ennemis. Or, sur la fresque, ce triomphe est déjà consommé : le Christ trône dans la gloire ; l'ennemi git sous son escabeau. Mais c'est dans ce sens précisément que le Nouveau Testament a interprété le psaume 109, en y reconnaissant post factum une

prophétie de la résurrection et de la gloire du Ghrist apres Fascensson. C'est de qu'affirme del. II, 31-36, en précisant que la vectoire du Christ qu'i lui valut le triomphe fut la victoire sur la Mort : « c'est la résurrection du Christ qu'i (David a vue d'avance... c'est la résurrection du Christ qu'i (David a vue d'avance... c'est la résurrection du Christ qu'i (David a vue d'avance... c'est ce l'étus que Dieu à resusacité », et le texte finit par une citation du paume 100.

Saint Faul, dans Hebr. II et Hebr. V. 6-10 (cf. VII, 17), a longuement commenté ces paroles du paume : si le Christ a été un Pontife miséricordieux (cf. Melchisedech). C'est parce que, fait semblable aux hommes, il souffrit comme eux, et cela afin de briser par sa mort la puissancé celui qui a l'empire de la mort, c'est-à-dire du diable [Hebr. II, 14-18]. Hebr. V. 1-10. Paul cité des passages du même paume pour expliquer le souverain pontificat du Christ, qui lui fut confié par Dieu, et il déclare que cette prêtries suprême de Jésus a consisté à a'offrir lui-même en oblation pour sauver de la mort tous ceux qui lui obéissent. Enfin, Hebr. VII, 17-28, en reprenant les mêmes citations, l'apôtre résume ses considérations en insistant sur l'éternité de la prétries du Christ et sur le moyen qu'il s'est procuré ainsi, à la suite de son sacrifice, de continuer à assurer le salut des fidèles. El saint Paul termine en citant encore une fois le même psaume (X, 12-14) : le Christ, après avoir offert un seul sacrifice pour les pèchés, « s'est assis » pour toujours « à la droite de Dieu », attendant désormais » que ses ennemis deviennent l'escabeau de sea pieds », Car, par une oblation unique, et depuis, entre vaire de la préction pour toujours à ceux qui sont sanctifiés. « Le Christ, pêtre éternel est devenu ainsi l'auteur de la nouvelle alliance scellée par le sang de son oblation unique, et depuis, entre pour le jouis de continuer en médiateur pour nous devant la face de Dieu (IX, 24).

A la lumière de ces textes étroitement liés la fresque de la chapelle 51 nous apparaîtrait comme une image de la fondation de la Nouvelle Alliance : au centre, une vision de son fondateur siégeant en gloire, comme dans les autres absides, et entouré des symboles des évangélistes, du Soleil et de la Lune, qui montrent l'éternité de sa royauté et de sa prêtrise et, par là, de la Nouvelle Alliance salutaire. Sa royauté

Cf. Pinscription qui, sur la façade de Sainte-Croix de Ravenne, accompagnait une mossique du ve siècle et qui semble décrire une image du Christ Mort : Te cincente luis pedides caixata per avenum | Germanae merlis arimina sasva jacent (plutôt que : tacent) : Lib. Pontig. Eccl. Raw., p. 306.

a'affirme dans le triomphe sur la Mort, stendus sur l'esta beau du trône (image de la Mort blême, este faver en plane). A sa gauche, Melchisdoch, l'amidaye du four de la première alliance, sur la sacratoce (dont la pyxide, allusion pessale sur sur l'esta du tempe de la première alliance, sur la sacratoce (dont la pyxide, allusion pessale sur sur control de la characteritation de l'amidation de la première dans l'encharisità su sacratoce (dont la pyxide, allusion pessale sur sur decite, enfit, le personnage montrant la Mort suraise, qui seratt sunt l'eut de la reporte qui le proclama fondateur de la Nouvelle Alliance.

Si originale que soit cette composition, son thème—cumme l'iconographie de su partic centrale — se rattache par plus d'un lien aux images que nous venons de passer en revue. Une fois de plus, est même d'une façon particulierement spectaculaire, on releva le caractère tromphal de la royanté du Christ. Comme à Saint-Apollinaire, counse sur l'ampoule de Bobbio (pl. LXI, 6), comme sur la mossique de Salonque (pl. XL), on n'hesita pas à réunir dans une seule composition des personnages des deux l'estaments. Et unssi, en figurant les quatre symboles des evangélistes, en représantat le Solei et la Lune aux côtés du Christ, on fit connaître, ici comme ailleurs, que cette vision de Dieu se projette dan les temps eschatologiques, dans l'éternité. Enfin, si on accepte l'interprétation proposée, l'allusion à l'eucharistie que je relève dans cette fresque rejoint celle qui est inhérente à la fresque absidiale de la chapelle 42 (Vierge allatiant), une autre, plus directe, que nous trouvenns dans l'abside de la chapelle 45, et enfin une troisième qui se trouve au-dessus de l'absidia de la chapelle 17. On y aperçoit es effet une personnification de l'EKKAMCIA qui tient une coupe rempie d'un liquide rouge l'ecupe de la saintée ou du saint et évocation du nom du Seigneur (ps. 115, 4); mais sûrement aussi allusion au calice eucharistique. Sur la fresque de la chapelle 51 que nous venons de quitter le thème eucharist

CLEDAT, dans Mémoires Inst. du Cuire, XII., 2, p. 75, pl. XI.V. — L'isonographe qui mit entre les mains de l'Égine une coupe s'angies probablement de Ps. 115, 4; c. je veux prendre la coupe de la satisféé (oc. de subsit) et je veux prendre la coupe de la satisféé (oc. de subsit) et je veux prendre la coupe de la satisféé (oc. de subsit) et je veux prendre la coupe de la satisféé (oc. de subsit) et preque (ocphes).

et c'est à la faveur de cette formule que l'imagier a pu profiter pour son tableau du type de l'iconographie officielle, qui, par exemple sur des monnaies du Bas-Empire, fau étendre au pied du trêne du souverain la figure de l'adversaire vaincu! Notre fresque de Baoutt rejoint, d'autre part, le Christ de la mosaique de Sainte-Pudentienne, qui, selon l'inscription initiale (sur le livre ouvert de Jésus), était représenté en recte de cette église : autre formule familière à l'art monarchique.

Je ne ferai que mentionner, pour l'instant, la composition dramatique de la chapelle 46 qui développe tout entière le sujet de l'Ascenson et n'ajoute aux personnages habituela de la schne (pl. LVI, 2) que deux saints moines, qui y occupent la place de Meichisedech et de saint Paul dans la fresque précédente. Tandis que, sur la fresque de la chapelle 17, la Vierge orante et les apôtres se tenaient immobiles et comme figés, sous l'effet de la vision (pl. LVI, 1), la même émotion profande qui les saists se traduit ici par des mouvements violents et désordonnés : la Vierge et certains apôtres se détournent de la vision, menaphée d'en soutenir l'éclat; d'autres la désignent du doigt pour la montrer au voisin; et on devine leur consternation à leurs yeux grands ouveris, à l'expression d'effroi sur leurs visages.

Je ne connais pas, dans l'art antique chrétien, de meilleure représentation de l'état d'extase. Ce n'est pas la seule cependant, et d'autres peintures qui figurent des théophanies nous en offrent des exemples. L'extase se traduit par des mouvements brusques, des gestes violents et une mimique qui exprime l'effroi. Je rappellerai Ezèchiel sur la mosaique de Salonique (pl. XL. 2) ou les apôtres dans la Transfiguration du Sinai (pl. XLI, 2). Le fresquiste de Baoutt avait pu lui-même observer des états d'exalitation semblables, car, à en croire les vies des saints coptes, rien n'était plus fréquent que les visions chez les moines d'Égypte à l'époque de notre peinture². Mais comme nous le verrors dans un instant,

Ex. cités el reproduits : Granan, L'empereur, p. 26, pl. XXIX, S.
 Clánar, dens Lit Acad. Inser., 1904, p. 8 et s., fig. 3 du tirsge k pari et phot. Cell. Ecole Hunter-Etudes.
 P. ex., saint Athanas, Vita de saint Antoine, ch. 90, SS, 65, SC MICAS, P. G., 29, 932-932, 933-935, 957-900 Pallaturs, Hist. Lucisiere, ch. 4 (Didymelle, Gamon), 19-20 (Macsiery), 31 (Valena), etc. Micas, P. G., 34, 1017, 1008, (Amon), 19-20 (Macsiery), 31 (Valena), etc. Micas, P. G., 34, 1017, 1008, 1009, etc. Becenium de saint Victor (E. A. Wallis Buois, Ceptic Martiplemen, Londres, 1914, p. 304), Cf. Pristra, dans Pixeleuli Frant Jaseph Dolge Eurgabelen, 1920, p. 178 et s.

piconographie de l'Assension de la chapelle de s'angias d'un type palestinien. Il faut donc admettre que l'extana. Lei qu'elle y est figurée, a été observée longtemps suparavant et par des magiers de Terre Sainte. Or pout même se demandes es images de visionnaires, d'un realisme a pougnant, a vaient pas de prédecesseurs dans l'écoagraphie mânque des mandes es la seligions mystiques às des monuments syrenes et agrytiens paters announcent les mages christennes de fiéries figus dans paters announcent les mages christennes de fiéries figus dans paters announcent les mages christennes de fiéries figus dans paters announcent les mages christennes de fiéries figus dans que leurs contemplation de Dieu; la même continuale sonographique surait pu fournir sux artistes christiens des images de visionnaires conforsionnes par l'extans. Nous auvons font au moins, d'après les descriptions des théophannes patennes, que leurs témoins ne ses condissionent pas sutrement que les apôtres de l'Ascension sur la fresque copie, nu les apôtres de l'Ascension sur la fresque copie, nu les apôtres de l'Ascension sur la fresque copie, nu les apôtres de l'Ascension sur la fresque copie, nu les apôtres de l'Ascension sur la fresque copie, nu les apôtres de l'Ascension sur la fresque copie, nu les apôtres au prophètes des autres liberophannes christennes?

L'auteur de la l'esque abridale de la chapelle 60 tenta, lui aussi, de rendre par les gestes et les mouvements des speclateurs d'une theophanne l'effet protond qu'elle protonnes sur eux et de montrer ainsi le caractres surnaturel de la vision, pl. LIN. 2 et 3]. Parmi ses témmes, on voit d'abord, au ceutre de l'émage, le prophète Essèchiel que la vision qu'une projeta à terre et obliges de se détourure de l'éclait surnaturel de l'apparation. Des deux côtés du prophète se tennent dix apôtres : les uns levent un bras, dautres le tendent vers la vision, d'autres encorce se jetten sur un granu et present une main sur leur cour. Enfin, deux autres le tendent vers la vision, d'autres encorce se jett

neuse ; les roues parsemées d'yeux et les symboles des évangélistes qui se détachent sur un ciel étoilé.

Mais, comme partout dans les absides de Baoutt, l'identité
des images de la vision divine proprement dite n'implique
nullement une identité de la composition absidiale dans son
ensemble. La signification de celle qui nous occupe maintenant est précisée par les autres personnages du tableau, en
commengant par le personnage central, Eréchiel. Il s'agit
donc d'une apparition à Ezéchiel, mais non pos de la vision
la plus fréquemment représentée qui eut lieu au bord du
Chobar, ni de la terrible vision du champ des morts, ni de
celle de la Jérusalem nouvelle (cf. mosaïque de Salonique ;
pl. XL). Un détail nous met sur la voie : tous les apôtres
portent des vétements blancs, qui, sur la poitrine, sur les manches, le long du bord du manteau et parfois aussi au bas de la
longue funique (stichaire), sont marqués de plusieurs petites,
croix de forme identique. La même petite croix est tracée sur
le pain eucharistique et sur le vin du calice. Ni ces vétements
uniformément clairs, ni surtout ces croix sur les vétements
uniformément clairs, ni surtout ces croix sur les vétements
absidiales de Baouit. Or, parmi les apparitions divines à
Ezéchiel, ces détaits conviendraient à la vision du «signe du
salut » réservé aux justes, que les iconographes français du
moyen âge, en commençant par les maltres-verriers de
de ce passage le prophète déclare : « Je tombai sur ma face »,
et la fresque de Baouit le figure effectivement écrasé contre
le soi. Les Septante traduisent le « signe » salutaire de la
vision par σηματον, mais presque tous les commentateurs
chrétiens ont été d'accord pour y reconnaître un prototype
de la croix, et cela depuis l'antiquité, peut-être depuis le
res siècle (si l'on peut dater de cette époque la lettre apocryphe
de saint Barnabé)\*. Et comme, dans la vision d'Ezéchiel,

Sur les signes symboliques et les lettres tracés sur le pain eucharistique:
PERORIERT, dans Rev. El. Gr., NAVII, 1914, p. 266 et s. PETERSON, El. 266.
p. 156 (avec bibl.).
 W. NEUES, Das Buch Exechiel in Theologie v. Kunst bis sum Ends des
2. W. NEUES, Das Buch Exechiel in Theologie v. Kunst bis sum Ends des
ments qui interpretent ou figurent l'éphosed du «signe», d'après Exéchiel et
l'Apocalypse. — A propos de la Tresque copte que nous étudions, il est utile
de se rappeler un fragment d'une régle monastique égyptienne publié par
Ameliheau : «Munissons-nous du sceau du haptème au commencement de

ce « signe » sert à protéger les justes, en les exclusant de la vengeance de Vahvé, les écrivairs chrêtiers assimiliaient son action à celle de la croix, signe de protection par excellence, depuis la résurrection du Christ. La définition de Sévère d'Antioche († 563) résume le mieux cette pensie; et et la croix, qui danc e protetype et protection de tous et sean de ceux qui craignent Dieu; Mais, avant les Péres de l'Église et les autres commentateurs chrétiens, la vision du secau du salut par Ezzchiel svait sonprié l'auteur de l'Apocatypse (VII, 2-17). Ileannt pour son compte l'idée du prophète, il fait marquer du « seau du Dieu vivant » cent quarante-quarte mille de ses serviteurs, pour les préserver contre les fléaux déclenchés par les quatre anges. Puis, il décrit une foule immense qui, debout devant Dieu et vêtue de robes blanches, tenant des palmes à la main, acclamait le Tout-Puissant en craant : « Salut à notre Dieu qui est aur le trône, et à l'Apneau ». Les anges, les (24 ?) vieillards, les quatre zôdis se prosternent devant le trône et acclament à leur tour le Seigneur. Et le chapitre s'achève sur une explication de cette vision : Qui sont les hommes revêtus de robes blanches ? « Ce sont ceux qui viennent de la Grande tribulation; ils ont lave leurs robes et les ont blanchies dans le sang de l'Agneau. Cest pour cela qu'ils sont devant le trône de Dieu et le servent jour et nuit dans son sanctuaire. Et celui qui est assis sur le trône les abritera sous sa tente; ils n'auront plus faim, ils n'auront plus soil; l'ardeur du soleil ne les accablers plus, ni sucune chaleur brûlante; car l'Agneau qui est au milieu du trône sera le pasteur et les conduira aux sources des eaux de la vie, et Dieu essuiera toute larme de leurs yeux ».

On a à peine besoin d'entrer dans le détail pour montrer que le resquiste de Baouit se laissa inspirer non seulement par la vision d'Ézéchiel, mais aussi par cette théophanie de l'Apocalypse qui en dépendait. Les personnages qui entourent la gloire de Dieu portent tous, sur leurs vê

la prière, faisons le signe de la croix sur notre front, comme su jout en l'un nous a baptisée et comme il est évil dons Estéhist » Mimoires l'ad, de Cuire, IV., p. 249.

1. Mai, Script, veterum noon call., 1X., Rame, 1897, p. 736, Natas, i. c., p. 86 et s.; cf. p. 24 et s.

image byzantine médiévale a pu être introduite dans la décoration de l'abside independamment de la composition que nous trouvons à Baout. Mais su moins cotts frauque montre comment, dans les sanctuaires archaques, on savait rattacher le thème de l'eucharistie à celui, essential dans les absides anciennes, de la théophanie-vision. D'autres shaides de Baoutt (chapelles 17, 45, etc.), mous avaitent permis de constater des allusions plus ou moins transparentes en mystère de la communion. La chapelle 51 a figure d'une manière directe, sans renoncer pour cels au thème de la vision de Dieu, obligatoire pour cetts partie de l'égies.

Toutes les compositions d'abside, dans les chapelles coptes, que nous avons analysées, avaient pour sujet principal l'image du Christ en gloire. Mais, en étudiant celles de ces compositions qui montraient la Vierge Marie parmi les témoins de la théophanie, j'avais déjà signale la présence de plusieurs fresques absidales où la Théotoco avec l'Enfant remplaçait en quelque sorte la vision du Christ, en se chargeant de représenter à sa manière la manifestation de Deu sux hommes. Une analyse de quelques-unes de ces images nous permettra de justifier cette interprétation.

A Saqqara, l'abside de deux chapelles est occupée par une représentation de la Vierge allatant encadrée d'archanges en adoration et de deux saints locaux (pl. LVIII, 2). La vision du Christ en gloire est absente. Mais la composition plus complexe de la chapelle 42 de Baoutt, où nous avions reconnu une image serablable de la Théotocos au bas d'un théophanit-vision, nous fait entrevoir la voie qui amena les iconographes à la figuration simplifiée de Saqqara : au lieu de superposer la vision momentanée de Dieu appara unx prophétes et l'image de Dieu incarné, auprès du sein de su Mère, ils se contentèrent de cette deuxième figuration qui, aunoncée par Isale, offrait une image d'Emmanuel, c'est-à-dire de « Dieu avec nous » en permanence, depuis l'Incaration. Cette dérivation en partant des compositions complexes se

<sup>12.000.</sup> Le peintre interprête : ce sont les douze apôtres. Ils portent tous des vêtements blancs (sur les vingt-quatre pièces de vêtement des apôtres, ie ne vois que deux manteaux de couleur; leur disposation symétrique montre qu'on introduisit ces taches pour des raisons esthétiques), tout comme les foules des serviteurs de Dieu, equi ont blanchi leurs robes dans le sang de l'Agneau s. Or, cette dernière phrase ne pouvait manquer d'être interprêtée comme une allusion a l'eucharistie. D'autant plus que, dans l'Apocalypse, elle a l'eucharistie. D'autant plus que, dans l'Apocalypse, elle a pour suite : c'est pour cela qu'is (les servieurs) sont devant le trône de Dieu et le servent jour et muit dans son sanctuaire s. Le fresquiste s'empara de cette allusion et, détachant deux figures d'apôtres, il leur attribus même le premier rôle, puisqu'il leur assigna des places au-dessus des autres. Il soigna particulièrement leurs vêtements, entierement blancs, arranges le manteau apostolique de manière à le faire ressembler à une étole, et surtout il leur fit présenter à Dieu, posées sur leurs mains voilées, les saintes espéces eucharistiques : un pain rond et un vase, l'un et l'autre marqués du même secau de Dieu que les vêtements des serviteurs du Christ. Ces deux apôtres ne sont pas seulement des hoppstrapteux; ils sont assimilés aux prêtres en tant que serviteurs de Dieu qui ont blanchi leurs robes au sang de l'Agneau (c'est-à-dire purifiés par la communion eucharistique) et qui «servent (Dieu) jour et muit dans son sanctuaire » (en communiant et en faisant communier). J'ai dit déjà pour quelles raisons je reconnaissais dans ces deux apôtres les saints Pierre et Paul. J'ajouterai que c'est de la même façon, l'un avec le pain, l'autre avec le calice, que les figurent d'autres iconographes du vie siècle, de part et d'autre du Christ et de la table eucharistique (sur deux plats en argent trouvés en Syrie, à Stuma et à Riha}). Note fresque offre comme une première version de la composition eucharistique qui occupers souven EREBROLT, dans Rev. Arch., 1911, I, p. 407. Danton, Byz. Arl and Arch.,
 p. 568; East christ. Arl, p. 329-330. Bachurer, dans Goz. des B.-A., 42, 1920.
 p. 175. Person et Tyram, t. c., II, 8g. 140, 144.
 P. ex. sur les mosatques bysantines: Kiev, Sainte-Sophie (xi\* siècle) et Saint-Michel (xii\* siècle), cath. de Serrès (xii\* siècle): Direct, Monant\*,

<sup>11.</sup> Bg. 244-245. PROBRETET et CREMAY, dans Man. Piet, X. 1904, pl. XII. D. Alnatov, dans Behedere (Vienne, Autriche), 1926, ps. 24-245, p. 261 et s. fig. 1 et s.
1. Quinella, Excavations of Soppers (1908-9, 1909-10), 1912, p. 19, edite n. 1807, et p. 23, éditée n° 1726, pl. XXII, XXIII, i. — Massen-Durrico, n° 1807, et p. 23, éditée n° 1726, pl. XXII, XXIII, i. — Massen-Durrico, n° 1807, et p. 23, signalent à Baoult ainsi une vierge allatant noise (P. dans la L. c., p. 12, signalent à Baoult ainsi une Vierge latant noise (P. dans la L. c., p. 12, signalent à Baoult ainsi une Vierge latant noise (P. dans la L. c., p. 127).

MARTYRIUM

saints adorent l'Emante et la Mere sanctinee par un; ils accia-ment la théophanie du Logos incarné.

Deux derniers exemples de la Vierge avec l'Enfant expri-ment cette même pensée, et leur type iconographique permet de la préciser davantage. Ici, la Théotocos au lieu de porter le Christ dans ses bras ou de le poser sur ses genoux, tient

1. Sequara : Quinell, thid., p. 23, nº 1719. Baoult : Maspuno-Dinoton, L. c., p. 10, selle 1.

devant elle un médaillon qui supporte une image de l'Enfant.

Sur une fresque de Saqqara i le médaillen est ront

sur une fresque de Saqqara i le médaillen est ront

autre dans la chapple 25 de Baoutt (pl. LiV. 1). il est vans

autre dans la chapple 25 de Baoutt (pl. LiV. 1). il est vans

autre dans la chapple 25 de Baoutt (pl. LiV. 1). il est vans

autre dans la chapple 25 de Baoutt (pl. LiV. 1). il est vans

autre dans la chapple 25 de Baoutt (pl. LiV. 1). il est vans

autre dans la chapple 25 de Baoutt (pl. LiV. 1). il est vans

autre dans la chapple 25 de Baoutt (pl. LiV. 1). il est vans

autre dans de Jéaus, que sa Mère semble présenter al valoration

des fideles. Les origines de sette conographie autre la representation des fideles. Les origines de sette conographie autre la fideles. Les origines de sette conographe autre la private du souverain. A Home, le premier exemple

connu semble remonter à l'époque augustéenne, et au viscle

conour en portrait du Stition, sur soi dayvas estèbre,

montre le grand genéral appuyé sur un boucher ovale orne

de deux bustes impériauxé. L'iconographe monarchique

connaît, d'autre part, le motif du personnage fémmin sein

qui tient appuyé sur l'un de ses genoux un bouchier ovale

Sur un camée de Vienne, Roma, siegesan à côté d'un empe
reur, porte ainsi un boucher de ce genn depour dimages',

tandis que le diptyque milanais du consul Basile (48) prête

la même pose à une Victoire, qui appuie sur son genou

gauche un bouchier ovale orne du portrait de ce magnirat.

Si d'une façon générale, le portrait votif sur houclier avait

à l'origine un caractère triomphal, il le reçoit à nouveau sur

cet voire, dans le cadre de l'iconographie officielle des conus,

héritière de l'imagerie impériale. Or, la Victoire avec le portrait

du consul Basile annonce immédiatement le type scongra
phique de Baoutt, on la Vierge a simplement pris la place

1. Quinant, Escarations of Suppara, p. 23, nº 1725. Cettis freque est probabilisment postérieure à la pesinture annalogue de la thapella 25 de Result qui descritt du v. ou. vir sécle.

2. Paracca et Tv.acs, J. c., l., fig. 52. Sur d'autres représentations de ce boucilier qui remontient su celippeus auracs décerné à Augusta en 17 après J.C., v. G.o.f., dans Mélanges d'Arch. et d'Hist., 49, 1937, p. 61 et v., fig. 2, 2.6, v. G.o.f., dans Mélanges d'Arch. et d'Hist., 49, 1937, p. 61 et v., fig. 2, 2.6, v. Hi n'est peut-être pas sans intérêt, que ce houcilier, ains que les numers de touronne de chême, ait célèbre en Auguste van perpéturi vainqueur étaures x. Dion. Cassius, 53, 16 : ... xal det voic es môzquioc voiéve ais voic mêtre, céloryer... — Un exemple de houciler uraté de l'effigie impirals, sur le fances ivoirs de Stillicon (vers 395) : Prance et Tv.as, J. c., l. fig. 52.

3. Bonne reproduction : Rom. Mill., 56, 1935, p. 11, v. à c sujet qui la Vierge a été appelée môle; vois ficol dans laquelle habits le Ciriat, busins des basileis : saint Germain, Missis, P. G., 98, 372-373. Sur l'marq que de malysons, la Vierge pouvait ainsi remplacer une personnification de la ville impérale.

4. Brance et Tv.as, J. Tu.

4. PRINCE et TYLER, I. c., I, fig. 147.

du gense aile du diptyque, tandis que l'attitude du personnage assis, la façon de poser le boucher (sur un genou) et la forme du boucher sont reates inchanges. L'inspiration par l'iconographie impériale y est donc manifeste, et on pourrait même en reconnaître un autre reflet dans la représentation des en reconnaître un autre reflet dans la représentation des en reconnaître un autre reflet dans la représentation des en reconnaître un autre reflet dans la représentation des en reconnaître un autre reflet dans la représentation des en reconnaître un autre reflet dans la représentation des en reconnaître un autre reflet dans la représentation des en reconnaitre un autre reflet dans la représentation de l'experient son interest de comme AFFEAOC (POP). Pour le recomme AFFEAOC (POP) de l'experient son image aur bouchier présenté par la Vierge, de la même façon exactement que les sujets des empereurs de Rome en honoraient les portraits sacrés, qui «remplagaient» le souverain loin de su capitale. Il est peut-être risqué de vouloir préciser davantage la cérémonie de la présentation du portrait que reflète le type iconographique adopté par le fresquiste de Baoutt, mais on sait l'importance que dans les villes provinciales prenaît la cérémonie de l'adoration de l'image sacrée du souverain lors de son avènement. C'est le moment de son entrée en charge, d'autre part, que marque le portrait du consul Basile, sur son diptyque. Et ce rapprochement pourrait être suggestif pour expliquer l'adoption de la même iconographie pour un portrait du Christ-enfant présenté par la Vierge : on aurait voulu offrir à l'adoration des fidèles l'image sacrée du Souverain tout de auite après son épiphanie. L'hypothèse est confirmée par la reproduction du même motif dans une image du vir siècle qui montre devant la Théotocos les rois mages : c'est une miniature célèbre de l'Évangellaire d'Etchmiadzin, où les trois princes orientaux reconnaissent la souverain tout de suite après son épiphanie. L'hypothèse est confirmée par la reproduction du même m

H. Krusz, Studien zur offiziellen Gellung des Kaiserbildes im r\u00fan. Reichs, Paderborn, 1934, p. 38 sq. O. Trarriwoza, Die ostr\u00e4nische Kaiser-und leeichsidee nach ihrer Gellung im h\u00e4ffischen Zeremoniell, Jena, 1938, p. 204-211.
 Strzygowski, Das Elschmiadtin Evangeliar, pl. IV.

THROPHANIES-VISIONS DANS LES CRAFELLES COPTES

et se royauté eternelle en des termes dont certaines inscriptions de Syrie peuvent nous faire une ides (Mjarolo) vula Morrolò passi, dece), ou « Xanorio banacion de Riverolò passi, dece), ou « Xanorio banacion de el companio de Syrie peuvent nous faire une ides (Miarolò vula Morrolò passi, dece) ou « Xanorio banacion de expressione pour la fête des Ramesas de ellarations per la participation de la companion de esta de la companion de constitue de la companion de la companio

1. Amer. Arch. Exped. Sgria, Prentice incr. nº 40.
2. Ibid., nº 23.
3. Pyrna, Andt. sacru, 1, p. 476, Cf. E. Pyrnanov, Ef, Ibid., p. 236, n. 1.
4. Inspiratovo, Egl. rappelles de Coppeliore, pl. 10, 1. (Quander Klinet, 114, 1. (Elmale Klinet), 125, 1. el. 126, Thoracele Klinet, etc. 5. Scrintov, Tž. pv. correit jorngata, vēc Klespor, Athene, 128, pl. 41. Kondovandovo, et on ignore si, en debor de sago, agustes primate monarques, et on ignore si, en debor de se der Etalan, Junt. in extensión de la conque surrainet pas la visión de la Vierge avec Eraban, Junt. in extensión de la conque aurainent pa dere occupios par les figures des rius Mages, curan de la conque aurainent pa dere occupios par les figures des rius Mages, curan de la conque aurainent pa dere occupios par les figures des rius Mages, curan de la conque aurainent pa dere occupios par les figures des rius Mages, curan de la conque aurainent pa dere occupios par les figures des rius Mages, curan de la conque su conque abaldistes d'époque romane en Catalogne qui sunt sudor

L'analyse des compositions absidiales dans les chapelles coptes nous a permis d'y retrouver partout, malgré la variété des types iconographiques, le thème constant de la théophamie-vision. Examines les uns après les autres, tous les monuments de Baoutt et de Saquara, rejoignant par là des œuvres analogues, mais plus riches, de Salonique, de Ravenne ou du Sinai, ont apporté des exemples particuliers de l'interprétation du thème commun de la théophanie-vision. Mais quelques-unes de ces freaques ajoutent à ce témoignage des indications d'une portée plus générale. C'est la raison pour laquelle nous les relevons, à la fin de ce chapitre, indépendamment de l'analyse individuelle de chacune de ces compositions.

pent laquelle nous les retection, à se pendamment de l'analyse individuelle de chacune de ces compositions.

1. La peinture de l'abside dans la chapelle 45 nous permet de reconnaître mieux qu'ailleurs le procédé de l'artiste qui crée une image nouvelle de théophanie en partant des textes de l'écriture. Tout comme les premiers chrétiens, depuis les évangélistes, il commence par «cifer », pour ainai dire, la vision d'un prophète (ou d'un psaume : chapelle 45); il complète ensuite les données de ce texte par celles d'un passage du Nouveau Testament, surtout d'une description de théophanie dans l'Apocalypse ; il ajoute enfin aux témoignages de l'Écriture des interprétations qu'on en a données plus tard. Exception faite de la mossique de la Transfiguration du Sinai (qui se horne à représenter la scène évangelique), on trouve partout cette superposition de deux ou même de trois interprétations du même sujet qui, quoique d'époques différentes, se trouvent adroitement fusionnées en une seule composition iconographique : reflet d'une méthode qu'une application fréquente a dù vulgariser bien au-delà des milieux des théologiens et atteindre ainsi les artistes.

Il est frappant, en outre, de voir avec quelle constance les visions de l'Ancien Testament gardent leur place dans ces

ma counsissance, à reprendre le motif de la Vierge entourée d'une auréolé le lumière, parun les penitures des absiles. Il s'agit des freques de Sainte-Marie l'Annil et de Sainte-Marie de Esteri de Anne : Charles L. Kuns, *Tomanespor* florie Puissing of Calainia, Harvard, 1030, pl. VII, i et N.L.

images composites, en nous rappelant l'attachement des chrétiens d'Orient, et notamment de ceux de Pelestine, aux que, contrairement aux mosaïques absidiaes aux que, contrairement aux mosaïques absidiaes des égines en Orient n'offrent point de tabléaux inquires des égines en Orient n'offrent point de tabléaux inquires uniquement livre a eu sur l'iconographie des deux moitise de la chrétiens par l'Apocalypse. En cherchant à mesurer l'influence que ce inves a eu sur l'iconographie des deux moitise de la chrétiense et, sous son influence possible, la Cappadoce illustraient des passages de l'Apocalypse, dans les compositions des absides, et se rencontraient sur ce terrain avec l'Occident latin; tandis qu'à Byzance, pendant très longtemps, il dans les images des absides, ni silleurs on ne se serait inspire des thèmes apocalyptiques! Or, les observations que nous avom pu faire sur les compositions absidiales qui semblent dériver de l'art palestimien et qui, à l'époque antique, se répandaient de la Palestime dans tous les pays chrétiens nous obligent à modifier cette doctrine. Presque partout, sinon dans leus les cas examinés, nous y avons reconnu des traces d'une influence des visions de l'Apocalypse, dont des éléments sont entrés ainsi, d'une fayon irrevocable, dans les images des thophonses visions de tous les pays chrétiens, y compris les pays gree. Mais, d'autre part, partout en Orient ces moits sechatologiques se sont combinés avec d'autres, empruntés aux visions de l'Ancien Testament et des évangies et aux commentateurs chrétiens, si bien que nulle part on ne voit d'image qui serait inspirée uniquement par l'Apocalypse. Par contre, il y a en Occident, à Rome, des mosaïques de chevet d'église qui offrent des exemples de cette inspiration unique. Le c'est là que réside la différence entre les images des thophonies d'Orient et d'Occident : l'Occident les demande directement à l'Apocalypse; l'Orient (avec la Palestine pour entré) ne recourt longtemps à ses témoignages qu'en les grédant sur recourt longtemps à ses t

THEOPHANIES-VISIONS DANS LES CHAPELLES COPTES 231

Butunen, Les résions apocalgediques dans l'art égandin, à Archeologia, II, 4, 1930, p. 2-3.

2. Une autre leçon se dégage de la même fresque de la chapelle 45. Ce qui a permis à l'iconographie de fusionner la vision d'Ézèchiel et celle de l'Apocalypse, c'est s'e signe du shut s, ale secau du Dieu vivant s, qui marque les vrois serviteurs de Dieu, aussi bien pour les préserver contre tous les fléaux dans cette vie que pour leur assurer le salut êternel. La particularité de l'enterprétation donnée à ce thême par le fresquiste de Baoutt est d'avoir englobé dans le nombre des gages du salut, en les marquant du même signe de la croix prophylactique, le pain et le vin eucharistiques, et aussi d'avoir assimilé les serviteurs de Dieu aux apôtres et aurtout à des apôtres-prêtres. Mais, cette nuance mise à part, le sujet fondamental de la fresque c'est le signe de la croix — secau du S'eigneur — qui a un pouvoir prophylactique infaillible. Et nous avons la preuve que l'artiste me l'entendait pas autrement en observant le choix des emplacements qu'il fit pour ces signes de la croix : ainsi, il en mit cinq sur le pain eucharistique; or, nous savons qu'on y imprimait la croix dans un but apotropaïque, pour éloigner le diable du pain sacré ; il traça une croix blanche sur le vin qui remplit le callice, certainement avec la même intention; enfin, il en dessina plusieurs sur les vétements de chaque apôtre, audessus des parties du corps sur lesquelles on trace la croix pendant les exorcismes du baptême : poitrine, bras, genoux.

Le peintre a dû rapprocher le « signe du salut » des textes de ces marques aportopaïques rituelles, en ajoutant ainsi au thème de théophanie de son image celui d'une représentation prophylactique. Or, ce procédé s'accorde avec l'esprit général dans lequel étaient conques les décorations des chapelles coptes, et que nous essayerons de définir au chapitre suivant! Les compositions absidiales, même lorsqu'elles étaient consacrées à des images complexes de théophanies, qui s'apparentaient facilement aux figuration apotropaïques ou servaient elles-mêmes aux fins d'exorcismes ou de protection, et cel

THEOPHANIES-VISIONS DANS LES CHAPELLES COPTES

d'abside que nous avons vues, dans la mesure ou elles traitent le thème des théophanies, pouvoient ainsi avoir vertu apotropaique plus ou moins reconnuel, comme d'ailleurs pientures dans les mêmes décorations d'Orient. Geci n'exclusit évidenment ni l'interprétain historique et symbolique des mêmes images absidiales, ni surtout la possibilité qu'elles offraient aux fidèles de repèter chacan pour son compte, en regardant l'image d'une théophanie, l'expérience des prophètes, des apôtres et des matyrs, qui supérieurs en cela précisément aux autres hommes, ou connu la contemplation immédiate de Dieu, et commandon par la vision les a conduits au triomphe sur les maux, le diable et la mort. Rien ne semblerait donc mieux à su place, dans l'abside d'un martiprium, qu'une image d'une apparition de Dieu, et les marityris palestiniens en particulier trouvaient l'orcasion de les représenter d'autant plus facilement que les a lieux saintas a commémorés par ses sanctuaires étaient en principe les lieux des théophanies.

3. Geci nous ramène, en ce qui concerne les fresques absidiales de Baoutit, au problème du lieu d'origine de leur iconographie, qui, pour nous, ne peut être autre que la Palestine. Si d'autres absides d'une inspiration analogue, à Salonique, à Ravenne, à Rome, nous ont fait apercevor les lieux qui rattachaient, leurs compositions à des modèles crées auprès des Lieux Saintas, les fresques coptes nous apportent des preuves au moins aussi certaines de l'origine palestinieme de leurs modèles. Deux faits surtout sont suggestifs à cet egard: a) non seulement l'iconographie de l'Ascension à Baount est la même que sur les ampoules provenant des leux saints, mais elle en offre, dans les chapelles 17 et 46, les mêmes variantes : la Vierge orante y apparatt tantôt de face, tantôt de profil (cf. l'Ascension sur les ampoules provenant des leux anges portant des couronnes sont les mêmes sur la les deux anges portant des couronnes sont les mêmes sur la les deux anges portant des couronnes sont les mêmes sur la les deux anges

V. Pirmage absidiale à Assiout, p. 250 et fig. 137.
 Le même costume tranien est porté par les prophètes Exéchiel et Daniet sur une fresque de la chapelle 12 que nous reproduiens pl., LVII, 1.

par ailleurs que dans les fresques de la synagogue de Doura (pl. LVII, 2). L'influence directe de ces peintures lointaines etant exclue, le rapprochement n'a pu se faire que par l'intermédiaire d'un prototype juit commun, et on ne saurai attribuer cette source, qui serait commune à la Mésopotamie du Nord et à l'Égypte, qu'à une tradition palestimienne. Ajoutons que cet exemple n'est pas moins suggestif, en tant que témoignage d'une influence de l'art des juits hellémises sur l'iconographie biblique des premiers ateliers chrétiens d'Orient. Il permet de poser tout au moins la question des prototypes juifs possibles des images qui, dans les absides des sanctuaires de Palestine, figuraient les théophanies selon les prototypes juifs possibles des images qui, dans les absides des anctuaires de Palestine, figuraient les théophanies selon les prototypes juifs possibles des lavons observé à plusieurs reprises, la place que ces visions de l'Ancien Testament tiennent parmi les compositions des absides est très considérable, et on en maintient des éléments même dans les oœuvres où des textes chrétiens apportent leur contribution à l'iconographie des images. Certes, cel attachement aux sujets bibliques ne s'oppose point à l'hypothèse de créations purement chrétiennes, mais — comme pour les images des saluts à bibliques dans les hypogées chrétiens des premiers siècles — une influence de modèles juifs est d'outant plus vraisemblable qu'elle expliquerait la prédominance des thèmes de l'Ancien Testament dans toutes ces peintures chrétiennes archalques. Et de même que ces images bibliques des saluts ont pour pendant — et probablement son modèle — dans la même tendance chez les martyrs juifs de l'époque de Dieu, dans leur expérience religieuse réelle comme dans l'art, trouve son pendant — et probablement son modèle — dans la même tendance chez les martyrs juifs de l'époque de Dieu, dans leur expérience religieuse réelle comme dans l'art, trouve son pendant — et probablement son modèle — dans la même tendance chez les martyrs jui

Ascentis Jestine, V., 7 et 14 (8d. Beer). IV Morehab, VI, 5 et s., VII, 15 et s., IN, 21 et s. Ct. N. Hotz, Geammadie Aufuille, II, p. 80-81.
 Je direi su chapite VII, p. 20 et s., après avoir parté de toutes les images des chapiles capites qui intéressent cette étude, comment les compositions de leurs abudes se ratiachent, selon mui, aux usages de dévotion des fidèles.

CHAPITRE VI

IMAGES DES THÉOPHANIES DU CHRIST DANS LES SCÈNES DE L'ENFANCE, DE LA PASSION ET DES MIRACLES

Au chapitre IV, en parlant des deux catégories d'images théophaniques dans l'art chrétien ancien, nous avons été déjà amenés à évoque eles scènes de l'Enfance, de la Passinn et des Miracles du Christ. Nous avons dit comment, à notreavis, ces figurations furent applées à représenter les manifestations de la divinité du Christ, conformément à une tradition religieuse et artistique de l'antiquité, qui trouve d'autres reflets, symétriques, dans le culte liturgique et les commentaires des théologiens chrétiens. Nous avons dà, en outre, en citer quelques exemples, dans les égliess anciennes, en voulant reconstituer un type archaique d'ordonance palestinienne, où la théophanie-vision occupe l'abside tandis que les théophanies empruntées à la vie terrestre du Christ se déploient tout autour et notamment sur le mur qui précède la niche absidiale.

Mais considérés en fonction du thème théophanique, les cycles de l'Enfance, de la Passion et des Miracles appellent une étude plus approfondie et semblable à celle que nous avons entreprise aux deux chapitres précédents, pour les images des théophanies-visions. Il faufan notamment que nous envisagions les théophanies de l'Enfance, des Miracles appellent et de la Passion sous la forme concrète que leur donarent les auteurs des monuments conservés de l'époque anciennels auteurs des monuments conservés de l'époque anciennels auteurs des monuments conservés de l'époque anciennels que nous supposons avoir été crèé dans les marigris des Lieux Saints.

D'ordinaire, en parlant du developpement singulier que prirent les images consucrées aux épisodes qui précèdent la naissance du Christ, et aux débuts de sa carrière terrestre, on attribue leur auccès à l'influence des apocryphes et à la tendance habituelle des croyants de s'emouvoir aur les épisodes familiers tirés de la vic de l'enfant divin. Mais ce qui est peut-être exact pour l'art de la fin du moyen âge, ne l'est pas pour l'antiquité. Car si les récits légendaires de l'enfance de Jesus s'attardent volontiers à la description de sa vic chez ses parents, tout en insistant (et notamment dans les épisodes les plus familiers, même vulgaires, de cette histoire) sur les manifestations précoces et miraculeuses de la divinité dans cet enfant, les images iconographiques, même lorsqu'on y reconnaît des emprunts aux apocryphes, ne se montrent nullement curieuses d'épisodes touchants et familiers. Dans l'interpretation des scènes, elles restent même avares de détails sentimentaux ou pittoresques. Voici d'ailleurs le témoignage de plusieurs des exemples les plus connus et les plus anciens de ces cycles de l'Enfance. Je les relève tout d'abord sur les objets liturgiques en ivoire du viº au vyur's siècle.

Pyzide de Werden (South-Kensington)<sup>3</sup>: Annonciation

Reliure Bibl. Nat. Parist: Annonciation. - Épreuve de

la virginité de Marie. — Visitation. — Voyage à Bethleem. —
(Entrée à Jérusalem).

\*Choire de Mazimin\*: Annonciation. — Épreuve de la
Virginité de Marie. — Visitation. — Annonce à Joseph et
Voyage à Bethléem. — Nativité (avec Salomé). — Mage.

Élisabeth et saint Jean sauvés. — Baptéme. — (Entrée à

Jérusalem).

On pourrait joindre à ces ivoires les reliefs de l'une des-coloures du ciborium de Saint-Marc de Venice. Majeré les contestations dont elle a été l'Objet récemment, je ne voir pas de difficultée sérieuses à maintenir la date du vir siècle qu'on assigne traditionnellement à cet objet. Sur les viugt scènes de son cycle, treixe sont consacrées à la jeuneise de Marie; les sept autres reproduisent les mêmes sujets que les ivoires ci-dessus, soit ;

Annonciation. — Épreuve de la virginité de Marie. — Visitation. — Nativité (avec Salomé). — Annonce aux hergers. — Mages.

hergers. — Mages.

A quelques variantes près, c'est partout le même choix de scènces où it de sa facile d'observer, à c'ôté d'une tentance évidente à souligner le rôte de la Vierge (c'est aussi de ce côté que le cycle s'amplifie sur les ampoules de Terre Sante et sur le ciborium de Venise), l'absence complète d'épisodes sentimentaux, tels qu'on en crée à la même époque pour illustrer l'enfance de Marie (sur le ciborium de Venise). J'absence complète d'épisodes Joachim préparant un repas Anne aliaitant; plus tard, on ajoutera : les parents embrasant leur fille Marie; les premiers pas de Marie; les premiers des visions surnaturelles qui caractérisent les épiphanies (les cycles relèvent précisément les épipodes qui avaient donné l'occasion aux évangéliste d'employer les termes propres aux descriptions des théophanies)\*, et d'une façon générale toutes les images y ont la valeur de témoignages sur l'intervention divine dans la naivaleur de temoignages sur l'intervention divine dans la naivaleur de temoignages sur l'intervention divine dans la naivaleur de l'entre de l'entre de l'entre de l'entre des l'intervention divine dans la naivaleur de temoignages sur l'intervention divine dans la naivaleur de l'entre de l'entre des l'entre de l'entre des l'entre des

1. CECCHELLS, La catteère di Massimine et altri amei romano-prishini,
Phome, 1936. GARNUCCI, L. c., p. 414-475.

2. GARNUCCI, L. c., p. 414-475.

2. GARNUCCI, L. c., p. 496-498. Vascrust, Storia sitrate ini., b. np. 219 et s.,
p. 444 et s. H. v. GARRILENEY, Attifisheriche Profit in Venelig, 1963, p. 65 et s.
3. Cummunication de M. Weigneld, au V. Congrès internal. études pre.
4. Rome en 1936.

4. Cf. Pristran, dans Pauly-Wissows, IF, Suppl. Band, p. 321 et s.

sance de l'Enfant : elle est annoncée par des envoyés de Dieu (annonces à Marie, aux bergers et aux mages); la virginité de la mère est soulignée (epreuve par Joseph et par Salamé); des sa naissance. Fenfant est protégé, ainsi que le jeune Jean-Baptiste et les mages qui proclameront as divinit, (mouvelle annonce, cette fois à Joseph; fiute et salut d'Elisabeth avec son enfant; mages conduits par l'étoile et évitant. Hérode; enfin, l'epiphanie est reconnue par les mages, par les bergers et par l'enfant saint Jean dans le sein de sa mère — Visitation). Nous avons montré plus haut' que la seule image qui, dans ces cycles, a l'alture d'une scène de genre (quoiqu'elle se rattache au groupe des "protéctions de l'enfant) est celle précisément ou l'iconographie du thème théophanique de l'Adeenlus se manifeste le plus clairement Fuite en Egypte). Bref, dans tous les monuments cités et nuile part ailleurs à cette époque le cycle de l'enfance du Christ n'avait reçu un développement plus considérable; nous reconnaissons une illustration de l'idée de l'épiphanie, au moyen d'un groupe cohérent d'images historiques : l'enfant divin est annoncé par Dieu; il naît d'une façon miraculeuse d'une Vierge immaculée, il est protégé par Dieu et immédiatement reconnu par les hommes. Enfin, il n'est pas sans intérêt pour notre étude que, dans trois des monuments rapproches, le cycle se termine par l'image du Baptème, qui est l'épiphanie par excellence, et que dans deux autres, faisant chronologiquement un saut, on passe immédiatement à l'Entrée à Jérusalem qui, par sa signification comme par sa forme, est une autre figuration de l'apparition — cette fois triomphale — du Fils de Dieu, et un nouvel exemple de l'application à cette imagerie des épiphanies du type iconographique constitué de l'Adeentus\*.

Or, le cycle que nous venons d'analyser est celui même que nous trouvons sur des objets ornés d'images de types palestiniens et qui ou bien proviennent directement des lieux Saints, ou bien par leurs fonctions apotropaïques s'apparentent à

ENFANCE, PASSION, MIRACLES.

Ampoules (vi\* siècle): Annonciation. — Visitation. — Nativité. — Mages. — Bergers. — Saint Étinabeth sauvés auxe saint Jean. — Baptéme (pl. LXII, 1 et 2). — Médaillon d'Adand (vi\*-vi\* s.): Annonciation. — Visitation. — Nativité. — Foute en Égypte. — Mages el Bergers. — Peut-être sainte Élisabeth sauvée.

Annonciation. — Visitation. — Voyage à Bethleem. — Nativité. — Mages. — Présentation. — Baptéme (pl. XLII, i).

Annonciation. — Visitation. — Voyage à Bethisem.
Nativité. — Mages. — Présentation. — Espléme jol. XI.II., i).

Il s'agit manifestement du même cycle que sur les voires.
Nous pouvons donc conclure que le cycle de l'Enfance sur les petits objets du vir au virus siècle a partout un caractres théophanique et qu'il a dû être créé en Falestine. Én outre, si après d'autres nous voyans dans les autres sches figures sur les ampoules et notamment dans les théophanies-visions (Ascension, Visions des prophètes, Incréduite de Thomas) des reflets des peintures monumentales qui décoraient les martyria des Lieux Saints, il est aussi legitime de supposer des prototypes monumentaux semblables pour les exense du cycle de l'Enfance. D'ailleurs dans la mesure où ces sanctuaires commémoraient les théophanies évangéliques, par exemple à Bethléem ou à Nazareth, les images de l'Enfance telles que l'Annonciation, la Visitation, la Nativité, l'Adoration des Mages et des bergers prenaient leur place dans la décoration de ces sanctuaires au même titre que les images des visions: les unes comme les autres figuraient des manifestations de la divinité du Christ et ne se distinguaient, sur le plan religieux, que par le caractère des théophanies qu'elles evoquaient?

Nous retrouvons un cycle d'inspiration semblable dans la mosaïque grandiose du mur qui encadre l'abside à Sainte-mosaïque grandiose du mur qui encadre l'abside à Sainte-marie des manifestations en ceshatologique du trône avec les zédic Qui l'acclament tout en haut du mur). L'Anonciation qui l'acclament tout en haut du mur]. L'Anonciation de l'enfant au temple, où Siméon et la prophétesse Anne reconnaissent en lui le Messie ; (peut-être la Fuite en Égyple) ; reconnaissent en lui le Messie ; (peut-être la Fuite en Égyple) ;

V. supra, p. 182.
 Sur l'entrée à Jérussiem et l'Adrentus, Granas, L'empereur, p. 234, et même, p. 137.

PRINCE et TYLES, I. C., 11, fig. 73.
 Sur le classement des théophanies, v. supre, p. 131, 155.
 Van BERGHER et GEOUZOF, Mossiques thrift, p. 45 et s.

PAdorstion des Mages et l'adrenius du jeune Christ chez le roi Aphrodisia, où l'artiste trouve des occasions de montrer des princes étrangers qui reconnaissent dan Jerd an montrer des princes étrangers qui reconnaissent dan Jerd au Massacre des Innocents, l'auteur du cycle le termine sur un rappet de la protection exceptionnelle accorde par Dieu au Christ des sa naissance. Bref, malgre son originalité certaine, cette seine d'images rejoint le thème général des cycles palestimiens de l'Enfance. Comme ceux-la, elle représente, en le développant à sa manière, le thème général des cycles palestimiens de l'Enfance. Comme ceux-la, elle représente, en le développant à sa manière, le thème général des cycles palestimiens de l'Enfance. Comme ceux-la, elle représentalise. L'iconographie de ces seènes, nous croyons l'avoir prouve ailleurs', s'inspire des images monarchiques, et rien n'est plus normal étant donné que les épiphanies, et précisément les théophanies-natalices, ont été célèbrées par la religion impériale.

Dans l'abside de la basilique du vi\* siècle à Parenzo\*, les messaques, su bas du mur, présentent de part et d'autre des figures d'un ange central (celui de l'amnonce à Zacharie, de Zacharie lui-même et de saint Jean-Baptiste\*, les deux scènes par lesquelles débute le cycle de l'Enfance, sur lea ampoules de Terre Sainte : l'Annonciation et la Visitation, représentées selon l'iconographie palestinienne.

Les mêmes modèles palestiniens du cycle de l'Enfance ont exercé une influence parallèle en Thrace et en Égypte. Dans la plaine thrace, à Perustica près de Philippopoli\*, les ruines du mur Nord d'une grande église à plan central conservent des traces de fresques du vi\* siècle. Sur des frises superposées, comme à Sainte-Marie-Majeure, on y reconnait les fragments d'un long cycle de l'Enfance qui comprenait, à côté de plusieurs scènes disparues, une Adoration des Mages, un Massacre des Innocents et le Meurtre de Zacharie.

Dans plusieurs chapelles coptes qui, d'une façon générale,

Gasass, L'expersur, p. 211 et s.
 V. v. supra, p. 125, 138.
 Van Bennam et Gootzor, t. z., p. 178 et s.
 C. Cl. sur Tubos des ampoules de Bobbio (pl. LNI, 6) le graupement de ces mêtimes personnages, saint Jean-Baptiste et son père Zacharie accompagné d'un angue, suprès d'une figure de la Vierge. Celte parente crès un lien de plus d'un angue, suprès d'une figure de la Vierge. Catelle parente crès un lien de plus rèse de la vierge calcile parente crès un lien de plus rèse parente la managne de l'abbide de Perenne et les modèles palestiniens supposés le rapprochement e stati sutour du théme du nodellée du Proforme en parfant de la thésephanie de l'ange annonçant à Zacharie la maissance prochaime de fean.

GRAMAS, Paint. ratig. en Bulgarie, p. 29 et s. Nous reviendrons p. 310 sur

n'offrent qu'exceptionnellement des scènes évangeliques et fait qu'exceptionnellement des scènes évangeliques et fait qu'exception à cette règle et résult experience et fait qu'exception à cette règle et résult en favour du mages de l'Enfance. A Deir-Aute lennin près d'Astinaet de l'entre sans cadres intermédiaires, cherchent à disception à cette en fait qu'exception à cette en fait qu'exception à cette en fait en fait de l'entre sans cadres intermédiaires, cherchent à disception d'im récit continu par l'image. Ce cyde su l'Annonce à Zacharie et deux autres épisodes qui fous suite le Massacre des Innocents et le saiut d'Elisabeth àvec son l'Annonce à Zacharie et deux autres épisodes qui fous suite le Massacre des Innocents et le saiut d'Elisabeth àvec son le mur Nord (comma à Perultica) est traversé par une frise de scènes empruntées su mains cycle : Annonciation, Visitation, Voyage à Bethlèem, Nalivité. Les peintures de cette chapelle n'ayant pas été decries d'une façon systèmatique, je ne saurais affirmer que le cycle s'arrêtait à la Nativité. Mais la volonté d'offir une illustration détaillés des événements de l'Enfance est manifeste, ainsi que l'econgraphie palestinienne de certaines scènes typiques. On remarquera une particularité dans l'image de la Naivité qui est un hapax : la figure du Christ dans la crèche y manque et apparcemment n'a jamais existé : la scène figure simi moins la naissance du Christ que la virginité de la meissance ; carc eq ue l'artiste a mis névoiene, c'est le bras enflè de Salomé pour avoir douté de la résina de l'imanculée conception's : l'ienongraphie henait done par-dessus tout à faire saisir le caractere sumaturel de l'épiphanie.

Dans d'autres chapelles de Baoult, une ou deux schas isolées remplacent le cycle complet ; dans la chapelle 17,

1. De Bock, Malériaux pour serair a l'arch, de l'Égypte chet, p. 85, n. 17, pl. XXXIII.

2. Gelloux, dans GR Acad. Inser., 1904, p. 8-10, fig. 4 du trege a part.

3. Cr. l'absence de le Nativité dans le cycle de l'Edulace sur lu mes fait de .

Saint-Marier-Majeure. Considérée comme cycles de l'égipases, jou deux moniments refléces peut-dères le cièce de l'Appoint ou de Crisci, en la chaint par motore coltesider le théophanie avec le moment précis de la missace de l'ancie de l'appoint de la comme de Crisci, de la comme de Crisci, de la mesaque de Sainte-Marie-Majeur reproduit sans trap de la mesaque de Sainte-Marie-Majeur reproduit sans trap de un modèle oriental. Il n'est pas impossible cepandat qui une Nettoti vec la crèche ait éter présentée dans l'abside, pour être mie plus sa revisione, dans un sanctuaire qui se géorifiait de posseder une relique de la crèche.

c'est un Baptéme figuré à côté de l'abside¹; dans la chapelle 30¹, c'est la même scène (avec un curieux Christorante¹ au milieu du Jourdain), puis un Massacre des Innocents
qui comprend l'épisode de sainte Elisabeth échappant à Hérode
et les Noces de Gans. Dans ces deux derniers cas, le Baptême
seul ou le Baptême rapproché du Salut d'Élisabeth, ainsi
que du Miracle de Gana, n'ont pu être représentés séparément,
à l'exclusion de tout autre scène évangélique, qu'en tant que
figurations de l'Épiphanie : le Baptême et Gana correspondent
directement aux épisodes de l'histoire évangélique qu'on
commémorait à la fête de l'Epiphanie, le 6 janvier. La scène
du salut de sainte Élisabeth avec Jean, on l'a vut, évoque
l'un des événements accessoires du cycle paleatinien de

commemorait à la fête de l'Epiphanie, le 6 janvier. La scène du salut de sainte Elisabeth avec Jean, on l'a vu', évoque l'un des événements accessoires du cycle palestinien de l'Epiphanie-Enfance.

Le choix de ces seules scènes du cycle de l'Enfance pour les décorations coptes, s'expliquerait assez difficilement si l'on ne voyait dans ces sujets que des épisodes de l'histoire évangélique. On le comprend, par contre, en y reconnaissant des figurations de l'épiphanie. Important en lui-même, ce thème se trouve en harmonie parfaite avec les images théophaniques des absides dans les mêmes oratoires.

En Palestine même, les mossiques du vi² siècle à Saint-Serge de Giaza comprenaient un cycle évangélique important. Pourtant, si nombreux qu'en aient été les scènes, elles ne formaient pas un cycle narratif continu, et les trois groupes distincts de l'Enfance, des Miracles et de la Passion, y maintiennent chacun leur autonomie³. La série de l'Enfance comprenait l'Annonciation, la Visitation, la Nativité avec l'Annonce aux bergers, la Présentation au Temple, et la parenté de la composition de ce cycle avec le groupe palestinien sur les objets mobiles confirme la valeur du témoignage de Saint-Serge en ce qui touche les peintures dans les

1. Gennar, dans Memoires Inst. du Cinire, N.II, 2, 1912, pl. XLV.
2. Ibid., XXXIX, 1918, pl. IV, V et fig. 4, ainsi que phot. à la Coll. École Hauses-Études.
3. Ce grade traduit probablement le passage Luc III, 21 qui nous apprend que la Christ priati pendant le baptême. D'ordinaire les iconographes figurent ic Christ beissant les eaux da Jourdain qui furent anattilées à jamais su mamment de la Rhôphanis (celle-ci rendue apparente par les .cieux ouverts », la colombe dans un rayon et partole par les Main divine), Landis que saint Jonale III le mouvement du témoin de ce prodige : cf. Jean 1, 32-34 : xai tampréprose. Tanches de la colombe dans de la colombe dans du rayon et partole par les dorts dervo é uloc vol desol.
5. Cf. p. 181.
5. Cacasactus, Laudat, Marc. 1, 48 et s. éd. Foerster, p. 14 et s.

marigria détruits de la Terre Sainte. Certes, ce anclusire dédié à un martyr ne saurait être confondu avec les marigria de Lieux Saints. Mais ces mosalques du voie se marigria trouvaient en Palestine même avaient toutes les chances de reflèter l'iconographie qui y fut créée pour les sanctaires commemoratifs des sites évangeliques. Car en Terre Sainte, c'est le culte de ces reliques, et son pas celui des cops saints, qui de loin prédominant dans la piété chrétenne. En S36, dans une lettre qu'il a dersasient à l'empereur Théophile, les patriarches d'Orienti, qui jugesient évidemment d'après les sanctuaires de la Syrie, de la Palestine et de l'Égypte, considéraient comme normal dans une égine le cycle d'images évangéliques que, selon eux, l'empereur Constantin avait fait peindre sur les murs de l'égine de la Nativité à Bethléem. Ils y relèvent la série de soènes que voici : la Nativité, l'Annonce aux berges; l'Adorstion des mages, la Présentation au temple, le Baptème. Certes, d'autres scènes complétaient ce cycle de l'Enfance, mais comme ou verra, il n'y a que ces images des théophamie-natalors qu'ils aient cru devoir indiquer avec précision en en nommant les sujets.

qu'ils aient crit devoir indiquer avec précision en en nommant.

Les autres pays de l'Orient chrétien ne coniervent plus, ou guère, leurs peintures de cette époque ancienne.

Mais on retrouve le vieux cycle de l'Enfance, vers le x° siècle, en Cappadoce, où des peintures murales d'un genre archaïque pour cette époque lui donnent une large place et suivent les types iconographiques palestiniens? Il y apparan, l'ailleurs, en même temps que les théophanies-visions, dans les absides? Et quelle que soit la voie exacte par laquelle la Gappadoce du x° siècle ait pris connaissance de ces dexx sèries paralleles d'images théophaniques, il est évident que les décorations de ses églises les doivent à la même tradition déjà ancienne que les fresques des chapelles de Boout et les autres monuments archaïques inspires par les prototypes palestiniens (par exemple Sainte-Marie-Majeure, Parenzo, Perustica).

Enfin, ce sont des reflets du même art qu'on trouve es

Enfin, ce sont des reflets du même art qu'on trouve en

Epitre a l'emp. Théophile, chap. 3: Mions, P. G., 3, 349.
 Jennessicos, Egites rapelles de la Capparese, II, 2, 194.
 Index lemographique, s. 0: Cycles de l'Enfance.
 Ibid., II, 2, p. 446 et Index kondogra, aux mots Dies et Christ. De mine que le cycle détaillé de l'Enfance, les Vaisna absidiales apparelles apparelles des chapelles copies appartiennent aux décorations que la R. P. de Jerphanics, appelle « archatques ».

examinant les fresques du chour, à Sainte-Marie-Antique, Guvre de Jean VII, elle remontent donc aux première, années du viui sècle. Comme d'autres commandes du pape, qui était grec, ces peintures sont d'inspiration orientals, Or, dans le chour de Sainte-Marie-Antique les murs laterau. Or, dans le chour de Sainte-Marie-Antique les murs laterau, orientals, etc. de la comme de coupés par des scènes évangéliques déployées en rangées superposées, et sur les vingt scènes de ce cycle, la moitie exactement est consacrée à l'Enfance du Christ, tandis que l'autre moitie est réservée à la Passion et aux Apparitions du Christ après la Resurrection!

Passons maintenant aux images des Miracles<sup>8</sup>. J'ai rappele au chapitre l'Y que l'Église ancienne associait quelquefois dans la fête de l'Epiphanie la commémoration de plusieurs episodes de l'enfance et du miracle de Cana (auquel pouvait se joindre la Multiplication des pains). Or, plusieurs monuments iconographiques anciens offrent le même rapprochement, et il est d'autant plus curieux de relever l'origine explicance de ces œuvres d'art que c'est probablement en Egypte que, à la faveur d'une vieille tradition religieuse locale (le 6 janvier, fête paienne de l'eau du Nil changée en vin), la commémoration du miracle de Cana avait été fixée au 6 janvier et réunie ainsi à l'épiphanie-natalice<sup>9</sup>. C'est en s'inspirant d'un pareil usage que l'auteur des fresques à Dieir-Abou-Hennis près d'Antinoé et celui des peintures murales de la chapelle 30 de Baoult (v. supra), ont pu joindre a leurs images de l'Enfance du Christ une représentation des Noces de Cana et arrêter à cette scène leurs cycles évangéliques.

Autres exemples non moins suggestifs : sur un médaillon

géliques.

Autres exemples non moins suggestifs : sur un médaillon prophylactique du vi\* siècle trouvé à Chypre (coll. Gans à l'Antiquarium de Berlin)\*, on voit à l'avers une Annonciation

I. Gu'nersen. Sansie-Marie-Anlique, fig. 101, 102, 115-120.

7. Pour classer aver plus d'assurance le cycle des Miraeles parmi les thèmes parminus, il est utils de se reppeter le passage ci-dessous dû à un auteur de sicle aussu autorisé qu'Esabéré (Théphanie, 111, 41, trad. aliem. de Gressman d'après le texte syrinque seul conservé, p. 147° Gressmann) - Aus van and y siche andere peoultige. Wandern aise ampfant mé: sill dan sen Gléauten und effenhundigen Beueis für die gottliche Orienbarung unsers

Hott, dans Siltungsberichte d. Akad. d. Wissensch., Berlin, 1917,

DEVINOS, dans University of Michigan, Studies, Humanistic Series, XII., p. 127 et s. Cf. parmi les Hull de Claudien qui évoquent des schres de Issace et des Miracles, un distique conserré à Cana: permutal imphas in Elysonific Christon, quo primum facto se probat esse Deum: Scatlossifs, figuellen, p. 31 et s.

du type palestinient et sur le revers, le minsels de Cana :
caractéristiques, la première announce pur un expendent againneme
et la première manifestation de la ploire divine dans un
l'a architeinne » térmoignant de la ploire divine dans un
l'a architeinne » térmoignant de la ploire divine dans un
l'a architeinne » térmoignant de la festific de minsels, le
la cet égard : h PROZACYMIGNA + ou sapén démière de la verte par le proposition de la proposition de la

1. L'avers seul est reproduit par Prince et Tyres, i.e., ii., 8g 200. u.

2. Baver, Richerches poir serie à l'hid, de la pointer, de... p. 18 et a.,
5 firit do wax, Hellinist. ii. kopt. Xiindi, 9, 8 et a. 1, 240; Wildreich, 1. in.
Deproductions: Carrot, Dielion., v. V. Alexandre et Gassucci, i.e., 11 au.
3. Stravgowski, Orient oder film, pl. V et fig. 43.



Mages, au Baptême et au miracle de Cana, pour être commémoré conjointement par la fête de l'Épiphanie'.

Le pas suivant dans l'extension du cycle des Miracles est fait sur des monuments où un groupe de prodiges fait pendant à un groupe semblable de scènes de l'Enfance. Je citera; l'exemple de l'hypogèe 614 de la catacombe Saints-Pierre-et-Marcellin, ou l'on trouve sur le plafond autour d'un Christ encadré de huit apoltres, l'Annonciation, deux scènes avec les Mages et le Baptême; tandis que sur le mur d'entre figurent l'Hémorroisse. L'Aveugle-né, le Paralytique et la Samaritaine au puits\*. Plus instructif encore est le rapprochement de deux cycles symétriques sur les couvertures des évangiles du type d'Etchmiadzin\* où l'on trouve, sous uns croix triomphale et autour de deux images du Christ solennellement acclamé (un Christ enfant sur les genoux de la Vierge acclamé par deux anges ; un Christ trônant acclamé de même par les princes des apôtres), deux séries symboliques de cinq scènes : sur l'une des planches de la reliure, c'est une suite de cinq scènes de l'Enfance, sur l'autre, quatre miracles et l'Entrée à Jérusalem ; cette dernière fait pendant à l'Adoration des Mages, les deux scènes étant consacrées à l'acclamation dans le Christ d'un roi «épiphane». Quant aux Miracles proprement dits, ils correspondent par leur nombre et leur emplacement à autant de scènes de l'Enfance, et cette symétrie est particulièrement significative sur ces «dipty-ques» à cinq compartiments, imités d'images monarchiques triomphales\*. Le triomphe du Christ qu'on y célère est celui q'u'on fête dans les épiphanies, chaque épiphanie supposant une victoire c'est-â-dire une manifestation de la puis-

1. K. Holl, Der Uesprung des Epiphanienfestes, p. 137, qui cite un sermon espagnol joint à un mu. Iturgique mozarabe (Cannol et Leclinco, Monumont. etcl. Ill., V. p. 356 et s. Cf. Vt. p. 816. Saint Augustin, sermon 136 (Micox. P. L., 39, 2013). — Sur les images de la catacumbe d'Alexandrie surtout, missures sur le reliquaire, on reconnaît une allusion su sacrement de la communion qui est, sur le plan mystique, une manière de rendre effective la présence de Dieu, c'est-à-dire une forme renouvelable de l'épiphanie de Dieu dans les diédes. V. lorge, le paragraphe sur la signification des décorations murales.

2. Wilfrest, Ein Zghlus christolog, Gemidite ous d. Kalok, d. h. Petrus u. Marcellinus, Pribourg en B. (1891; J. Hers., Die allehridt. Bidryklen d. Lebens Jess, Leipzig, 1916, p. 4 et s.

3. Exemples connus: Etchmiadrio, Murano, Bibl. Nat. de Paris (reviere, dif de Saint-Luppicin), Synevouwan, Des Elischmiadrio: Renongeliae, pl. 1. Purace et Trunn, t. e., 11, flg. 165, 169.

4. Sur cette parenté avec les diptyques impériaux : Gnanas, L'empereur, p. 211.

sance divine. Mais on ne comprendrait pas comment on a pur penfance, d'une part, et per des mirectes, de l'estre des advance des deux séries de sciens on ne trouve d'almon durant de l'épiphanie s'attachait traditionnellemes que le catégories d'événements, les uns montront se que le catégories d'événements, les uns montront et preniers signes e de la présence de Dieu sur terre, et l'autre des premiers signes e de sa puissance pendant ses deux signes de la présence de Dieu sur terre, et l'autre des premiers signes e de sa puissance pendant ses deux les nombreux monuments où il est reproduit (ouverst à l'exclusion d'autres scènes) à partir du ve siecle et qui, pour la plupart, dépendent les uns des autres tant par le choix et le groupement des scenes que par leux iconographie. Retenous seulement que ce cycle est courant depuis is fin du tre siècle au plus tard, car saint Astérius d'Amasse la vu reproduit à cette époque sur les vétements de riches chrêtiem et il a déjà pu y relever : les Noces de Cana, le Paralytique, l'Aveuginé, l'Hémorroisse, la Ferme adultère aux puels du Christ et Lazare<sup>1</sup>. Dès cette époque, le cycle est aux puels du Christ et Lazare<sup>2</sup>. Des cette époque, le cycle est aux puels du Christ et Lazare<sup>2</sup>. Des cette époque, le cycle est aux puels du Christ et Lazare<sup>2</sup>. Des cette époque, le cycle est aux puels du Christ et Lazare<sup>2</sup>. Des cette époque, le cycle est aux puels du Christ et Lazare<sup>3</sup>. Des cette époque, le cycle est aux puels du Christ et Lazare<sup>3</sup>. Des cette époque, le cycle est aux puels du Christ et Lazare<sup>3</sup>. Des cette époque, le cycle est aux puels du Christ et Lazare<sup>3</sup>. Des cette époque, le cycle est aux puels du Christ et Lazare<sup>3</sup>. Des cette époque, le cycle est aux puels du Christ et Lazare<sup>4</sup>. Des cette époque, le cycle est du ment de la répuis du fin de préciser cette signification : les amulettes et les peintures et reliefs sépulcraux. Il se trouve, en effet, que des images isolées et des cycles entiers de Miracles apparaissent sur plusieurs amulettes et san puel de cane et

V. le texte dans Hayet, Recherches, p. 37, n. 9.
 PRIDIE, dans Jurnal Minist. Navoda. Press: (runs), 336, 1901, p. 31 et s. Alexandra.
 Almanov, folds, 336, 1901, p. 93 et s. 338, 1901, p. 133 et s. Recusimas suscinarios precious termojarange do patriarche Nicephore qui afferen qu'un reposentate sur des objets prophyfactiques des soless de la Passon, des Minches et de la Resurrection: Antircheticus, 111, 36 (Monn, p. G., 100, 435).
 J. de laisse de côté la sobre de la zone inférieure no le Christ. benit un couple de jeunes marrés.

Celui-ci suit d'ailleurs une ordonnance particulière et suggoative: le Christ benissant, une longue baguette de thaumaturge à la main, n'y apparaît qu'une seule fois, au milieu de la frise ayant à sa droite et à sa gauche les figures juxtaposée de bénéficiaires de ces interventions miraculeuses. Ce groupement et la figure majesteuses du Christ au centre de la composition', sinsi que le voisinage des autres représentaitons des théophanies, présentent ce cycle des miracles comme us ensemble d'actes étroitement solidaires émanant du Christ. On ne saurait traduire mieux, en iconographie, l'idée du passage célètre de Lue (VII, 18-23) selon lequel les miracles du Christ proclamaient sa divinités : cette iconographie souligne ainsi le motif de la théophanie dans les miracles, et rien n'est plus normal, sur un objet prophylactique. Gar si, ici et ailleurs sur les amulettes, le cycle des Miracles est venu s'ajouter à des images de l'Enfance ou à certaines scenes de la Passion ou les remplacer, tous ces sujets ne pouvaient y avoir qu'une seule fonction : évoquer les évênements qui ont vu se manifester la puissance divine du Christ, pour la communiquer à l'objet prophylactique. Si les faiseurs d'amulettes se sont emparés des images des miracles du Christ, c'est qu'ils y voyaient des figurations de la divinité dans le Christ, c'est d-dire des théophanies.

Nous trouvons, d'autre part, des scènes des Miracles du Christ et parfois des cycles entiers de ces représentations dans l'art funéraire, et c'est même par des images de ce gene, sur les murs des catacombes et les sarcophages que débute pour nous l'iconographie inspirée par les évangiles. On pourrait croire, à première vue, que dans l'imagerie sépulcrale, les figurations des Miracles s'inspirent d'idées

1. Cf. le méme groupement, à savoir le Christ au milieu de deux miracles, sur le reliquaire de Saint-Nazaire à Milan (pl. LXX, 3). Sur cette image, le Christ teònant est acclamb par les apôtres en tant que thaumaturpe divin et reconnu comme Dieu (cf. den 2, 11). On pourrait entrevoir la même idée sur l'amusiète groctique, ou Piconographe a adroitement fixé, de part et d'autre de Jésus, deux femmes agenouillées : ces personnages apparlement aux scènes des Miracles, mais en même temps, elles représentent, comme les apôtres du reliquaire, les deux figures traditionnelles des fidèles en adoration devant Dieu finaçavés, les témoins de la divinité révelèse.

2. Je rappiele ce pissage: (Jean-Baptiste ayant fait demander à Jésus). Étes-vous celui qui doit venir, ou devous-nois en attendre un autre ? « lé-chrèsi te contenta de leur réponde.) « Allez rapporter à Jean ce que vous vers un tenendi; les aveugles voient, les boltexu marchent, les lépreux cont purifie, les sourds enleudent, les morts ressuccitent, les pauvres sont vangelines.

religieuses différentes. Mais, en fait, loin de comprometre des catacombes et les reliefs des sarophages le confirmente des chacombes et les reliefs des sarophages le confirmente des catacombes et les reliefs des sarophages le confirment autres sujets que leur offraient les évangiles, les fraques tout au contraire. Car les chrétiens qui néglégant tous les la transposition en images par les scèmes de manacarant auxquelles ils me joignaient au début que des Mandes Mages, procédérent exactement comme les faiseurs d'amplettes et pour les mêmes raisons. Leurs figurations, on ven souvient, se présentaient comme un pendant aux prères juives et chrétiennes de leur temps qui énumérant les paradigmes du salut accordé par Dieu aux fideles en détreus, et avaient pour objet d'appeler la même faveur divine sur l'ans du défunt. Ces images, comme ces invocations des prères, leur semblaient les plus efficaces, parce que la puissance divine s'y était manifestée d'une façon particulièrement éclatants. Car il s'agissait bien de la faire agri à nouveau, pour assurer la résurrection du défunt. Les images des Miracles, dans l'art funéraire, répondaient ainsi à une impulsion qui se laisse comparer au rôle des images semblables sur les objets prophylactiques.

Il est evident que l'ordre chronologique des Miracles évoqués n'avait aucune importance pour le but qu'en pour-suivait. Aussi pendant longtemps, sur les arcephages comme dans les catacombes, les distribua-t-on au petit bonheur. Leur présence non loin du corps du défunt semblait utile, cependant, et cela, tout comme dans le cas des objets prophylactiques, parce qu'en perpétuant les appels des prières ces images de la puissance divine se réteauent en quelque sorte auprès du tombeau. Or, aucune image ne pouvait mieux convenir à un rôle de ce genre que les figurations qui avaient pour sujets ne se laissent capprocher du soit l'on reconnaît dans la scène des Mages une figuration de l'Adoration des Mages ou des bergers à côté des Miracles dans les fresques et les reliefs funéraires con

V. supra, p. 9.
 P. ex. Willeam, Malerien d. Kalak, pl. 147, 218, 229. Serul ord.
 P. ex. Willeam, Malerien d. Kalak, pl. 147, 218, 229. Serul ord.
 Annonee aux Bergers et Miracles, sur notre pl. LXX, 2.

Autre confirmation de cette manière de comprendre les images des Miracles dans l'art funéraire : les peintres des catacombes introduisent certains motifs aérectypés, par exemple la colombe su rameau d'olivier, dans plusieurs actues différentes (en dehors de l'Arche de Noe, on la voit dans la scène des Trois Adolescents de Nabuchodonosor, etc.); ils reproduisent des légendes identiques à côté d'images variées, ces légendes ne servant d'ailleurs pas à désigner le sujet représenté, mais à exprimer le souhait d'un repos éternel pour le défunt déposé dans l'hypogée'. Bref, toutes ces figurations semblent presque interchangeables et ne paraissent avoir d'autre fonction religieuse que d'appeler, toutes au même titre, la puissance divine du Seigneur aur l'ême du trépassé. Dans l'idée des auteurs de ces images, leur rôle ne devait pas être bien différent de celui des figurines de Lazare ressuscité qui furent trouvées dans certaines catacombes romaines et dans les nécropoles d'Egypte et qui parfois y avaient été déposées dans les cercueils mêmes des chrétiens.

S'il est vrai que toutes ces figurations de Miracles, peintes

S'il est vrai que toutes ces figurations de Miracles, peintes et sculptées, valaient moins par la scène historique qu'elles évoquaient que par le rappel de la force divine manifestée, on comprend la forme concise, hiérogrammatique qu'on leur donnait et aussi la présence de sujets du même ordre sur les murs du baptisére archaique (vers 230) à Doura? Puisque le baptistère — nous l'avons rappelé déjà à propos du plan des édifices cultuels — conduit à la mort du vieil Adam et à la naissance de l'homme nouveau, rempli de grâce et promis au salut, les cycles des théophanies convenaient aussi bien à cette salle cultuelle qu'aux chambres funéraires : une fois de plus, on leur demanda de rapprocher la puissance de Dieu de ceux en faveur desquels on voulait la faire jouer à nouveau : il n'y avait de changé que la qualité de l'aspirant au salut. Au lieu du défunt qui demandait la vie éternelle, c'était le néophyte qui voulait s'en assurer à l'avance par la grâce du haptême. L'auteur des fresques de Doura n'exprimait d'ailleurs, sur ce point, que des idées communément S'il est vrai que toutes ces figurations de Miracles, peintes

reques, puisque deux siecles plus tard, dans l'unique baptiatere des séries d'images tirées de l'évangle, à Saitoter de les mêmes exactement qui décorent le baptistere manuelles et a de l'example, à saitoter de les mêmes exactement qui décorent le baptistere mésoposervées : le Christ marchant sur les eaux, et la Samaritaine, théophanie de la résurection (Ange apparaissant sur le tombeau aux myrrhophores)?

Ainsi les théophanies des Miracles du Christ fassaient partie de la décoration monumentale des hypogèes et des font leur première apparition dans l'art monumental des sanctuaires chrétiens, Or, nous savons que l'art du merlurium à a été apparenté à ceux des monuments funéraires et de haptistère : le marigrium, le masolée et le baptistère n'employaient-ils pas les mêmes types architecturaux propres à l'art aépulcral antique\*, et l'imagerie des marigria ne devait-elle pas à l'iconographie funéraire maints thêmes essentiels de son cycle\*? Il y a sinsi une raison de plus de croire que le thême des Miracles apasse, hui aussi et de bonne heure, dans le répertoire des décorateurs des marigria, et notamment de ceux des Lieux Saints qui commennant de chance des décoration complète, pour nous en apporter la presue. Quant à l'égise de la Multiplication-des-Pains à l'Heptapéon, sa mosaïque de pains et de poissons, si elle fait allusion à un miracle du Christ, ne fait point partie d'un cycle\*; représentée par terre, auprès de la relique locale, ele evoque simplement l'événement commémoré au sanctuaire de l'Heptapéon. Elle ne saurait donc entrer en ligne de compte dans une étude des images théophaniques des Miracles.

Faute de mieux, c'est dans les peintures monumentales

- Van Benchem et Cloutov, I. c., p. 106 et s.
   A Dours, comme à Naples, on ne possède plus qu'une partie du cycle des Images. On the saurait, par conséquent, que signaler les points de conor-dance sans prétendre que les cycles dans leur ensemble se développient paréliblement.
- dance wans pre-leiement.

  3. Cf. t. I, chap. I et II.

  4. Cf. supra, premier chapitre.

  5. Cf. supra, p. 160.

v. maps, p. 10 at a.
 Denbert, Ossewalions appea i cimiteri de' Santi Morter ed antichi cristani di Rama, I. Rome, 1792, p. 523 avec fig. Mantiano, Her italia, p. 137.
 Fonence, Die frühelte, Allechamse aus dem Gröberfelde con Achmien-Panopolis, Strabburg, 1893, p. 16, 17.
 Excurations at Dura Europes. Report of the Fifth Season, p. 62 et s.

des églises du vi² au viit siècle, les mêmes qui nous ont servi pour l'étude des images de l'Enfance que nous irons chercher les reflets des premiers cycles de ce genre, tels qu'ils pouvaient exister dans les marlgris. A Saint-Serge de Gaza, Choricius nota, dans la série des Miracles, les Noces de Gana, la Belle-Mêre de saint Pierre, le Paralytique, le Serviteur du centurion, le Fils de la veuve, la Femme adultère, le Christ marchant sur les eaux, un Démoniaque, l'Hémorroisse et Lazarel. On voit que le cycle y était développé. N'empêche qu'il formait un ensemble distinct des cycles de l'Enfance et de la Passion dont l'un le précédait et l'autre le suivait. Le principe des iconographes observé sur les objets mobiles ancient d'origine palestinienne était donc fidélement observé à Gaza, Et il en a été de même dans les églises que les patriarches d'Orient, écrivant à l'empereur Théophile en 836, croysient decorées à l'époque constantinienne, puisqu'en en évoquant les peintures ils citaient globalement «les Miracles» a près un groupe d'images consacrées à l'Enfance et avant les scènes de la Passion<sup>2</sup>.

C'est au temps de Théodoric que remontent les scènes

de la Passon.

C'est au temps de Théodoric que remontent les scènes
évangéliques de Saint-Apollinaire de Ravenne qui occupent
le haut des murs latéraux de la basilique. A cette époque,
Péglise avait été dédiée au Christ, et on ne saurait, par
conséquent, établir un lien quelconque entre le choix de ces
images et la dédicace ultérieure du sanctuaire à un martyr. images et la dédicace ultérieure du sanctuaire à un martyr. Le témoignage de ces mosaïques nous est néanmoins assez précieux, car, au vi\* siècle, nous le savons, l'église de culte normal faisait souvent usage des formes artistiques créées naguère pour les marlyria\*. Or, à Saint-Apollinaire, nous retrouvons l'application intégrale du principe de la séparation, en deux cycles indépendants, des sujets tirés des Miracles du Christ et de ceux de sa Passion (c'est même, pour l'époque antique, le seul exemple conservé de peinture monumentale où chacun de ces cycles occupe un mur spécial : mur Nord pour les Miracles\*, mur Sud pour la Passion). Mais en outre

1. Texts: Laudat. Marc., 1, 57 et s., éd. Foerster, p. 17 et s.

2. Épitre à l'emp. Théophile, ch. 3: Micra, P. G., 3, 339.

3. Van Brancase et Cacucor, L. c., p. 120 et s.

4. V. L. I., p. 356 et sujets des treize images du cycle: Cana, Multiplication des Pains, Péche miracoleuse, Deux Aveugles, Hémorrobase, Samaritaine, Lazare, Plastricas et Publicain, Offrande de la veuve, Annonce du Jugement Dermar, Prasryltique, O-Momoniaque, Paralytique de Béthesdo. On remarquera que dans catte série trois scènes n'appartiennent pas su cycle habituei des Miracles.

Piconographie de plusieurs scènes au moins, dans les deux séries, reflète des types iconographiques orientaux, et prebablement palestiniens : le Paralytique, les Noces de Caro, le Gene, les Saintes Femmes au Tombeau, et. Les mossiques de Saint-Apollinaire et leur cycle des Miracles, auquel on un souvenir des décorations palestiniennes. Con especial des l'hypothèses formulée naguère par A. Baumstark et séen aux péricopes dont se servait l'Église de Ravenne pour les lectures liturgiques, carr la composition du cycle comprend des parties de paques y, car la composition du cycle comprend des parties certaines pour lesquelles les monuments orientaux connus n'offrent point d'analogies. Le prototype palestinies supposé a du être remanie, et il est possible que ce soit a Ravenne.

suppose a du etre remanie, et il est possible que ce sont a Ravenne".

Enfin, pour le cycle des Miracles, comme pour les deux autres, les dessins Grimaldi, d'après les peintures de l'oratoire de Jean VII au Vaticani, offrent des midications intéressantes. On se souvient que la dédicace à la Grèche, l'origine grecque du fondateur, l'iconographie et la composition du cycle de l'Enfance, plaident en faveur d'une influence palestinienne sur ces mosalques du début du vuit siccle, tandis que la réunion de toutes les images évangéliques en friess superposées sur un seul mur et autour d'un panaesu central réserve à l'image de la Vierge orante rappelle, d'une part, les mosaques de Sainte-Marie-Majeure et, de l'autre, l'ordonnance decerative du chevet dans les marigria des saints. Or, ces archaimes ne font que souligner l'intérêt de cette œuvre pour la recherche que nous poursuivons, parce qu'ils augmentent

1. Ressegna Gregoriana, 13, 1910. Ct. Felix Rasenan, 8, 1913, p. 288.

2. Dans la liste des suples cités par les patriarches orientant dans tess fraites de 830 : Miona, P. G., 3, 349, in- 8. Miracles sont expresentant dans tess fraites de 830 : Miona, p. G., 3, 349, in- 8. Miracles sont expresentant dans tess fraites de 12 de 12

les chances d'une inspiration par les peintures murales dea sanctuaires aux Lieux Saints. Les images des Miracles y constituent un cycle qui comprend, sur un premier panneau, la guérison de l'Aveugle et de l'Hémorroisse avec une seule figure du Christ fixée entre les deux malades (formule que nous avons observée sur une amulette gnostique orientale et sur le reliquaire de Saint-Nazaire à Milan) '; puis, l'épisodes avec Zachée (cf. également les amulettes et les sarcophages d'impiration palestinienne); enfin, une Résurrection de Lazare Celle-ci termine le cycle des Miracles, assez preç comme on voit, par rapport au cycle de l'Enfance, et ce développement inègal des deux thèmes des théophanies fait penser à la caractéristique des décorations typiques dans les églises d'Orient, dans la lettre à Théophile. On se rappelle qu'elle nomme un à un tous les sujeta, assez nombreux, de la série de l'Enfance, et se contente de définitions sommnires («Miracles et Parablota», « Passion ») pour les deux autres cycles. Le parallélisme de ce texte et des mosaïques de Jean VII va jusqu'au bout, car le dessin Grimaldi ne montre pas plus de scènes de la Passion (trois, ou quatre si l'on ajoute une Descente aux Limbes qui termine l'ensemble des mosaïques) que d'images des Miracles. Cette parenté nous est précieuse parce qu'elle confirme les origines orientales des mosaïques de l'oratoire romain, ou du moins du choix des sujets évangéliques qu'elle traitent : c'est peut-être à travers cette œuvre du début du vuit s'isècle que nous entrevoyons le mieux ce qu'a pu être un cycle évangélique dans un marigrium de Terre Sainte ou dans une décoration d'église palestinienne, fidèle à l'imagerie des Lieux Saints. palestinienne, fidèle à l'imagerie des Lieux Saints.

Les interventions immédiates de Dieu, après avoir été fréquentes pendant l'enfance et jusqu'au baptême du Christ, disparaissent ensuite des récits évangéliques et — exception faite de la Transfiguration — ne reviennent qu'avec le début de la Passion<sup>3</sup>. Dieu fait entendre sa voix lors de l'Entrée solennelle à Jérusalem (Io. XII, 27-33), pour annoncer que la Passion imminente sera une manifestation de sa gloire. Puis c'est un ance de Dieu qui anneat au Christ en prière. Puis, c'est un ange de Dieu qui apparaît au Christ en prière

à Gelhsémani et le fortifie en vue des souffrances à venir (Lue XXII, 43). On se rappelle qu'à des moments analogues d'autres anges ou le Christ apparatiront d'une façon semblable tourments en les remplissant de la dynamis divine. La vision un sens analogue : à l'approche de la pession, la paissance divine dans Jesus n'a donc fait que che. Sur la croix, à deux reprises (Mt. XXVII, 46-47 et Le., XXIII, 40), le Christ adresse la parole à Dieu qu'il devait apercevoir au même moment par « les yeux de l'esprit », comme cela arrivera à plus d'un martyr dans des circonstances analogues, c'est-à-dire quelques instants avant leur mort. La résurrection du Christ, qui n'est décrite par aucun évangéliste, est anoncée dans les qualtre récits par une vision surnaturelle : un ange ou deux hommes resplendissant de lumière (selon la formule conserée de toutes les théophanies apparitions) apprennent la grande nouvelle aux femmes myrrhophores. Enfin, les visions surnaturelles se succèdent à partir de ce moment à un rythme accéléré, à propos de chaque apparition du Christ resusseité aux hommes : ce sont autant de théophanies-syssions. Et la suite des épisodes où, depuis le début de la Passion, Dieu intervient directement dans le cours des choses, se termine par la vision du Christ en gloire, dans les cieux, que deux hommes en vètements blancs (toujours comme une image de la parousie finale du Seigneur. Confondus avec l'ascension ou indépendante, la descente du Saint Esprit, le jour de la Pentecôte, offre enfin une dernière et puissante manifestation de cette force divine qui agit directement les de tous ces évênements prodigieux.

En entreprenant l'illustration par l'image des épisodes de le une cette de la cous ces évênements prodigieux.

manifestation de cette force divine qui agit directement lors de tous ces événements prodigieux.

En entreprenant l'illustration par l'image des épisodes de la Passion et de la fin de la vie terrestre du Christ jusqu'à la Pentecôte, les iconographes chrètiens restaient donc toujours dans le cadre des themes de théophanie. Mais, tandis que les épiphanies de l'Enfance et des Miracles qu'ils interprétaient dés une époque très ancienne étaient familières à bien des religions de ce temps, il n'en était pas de même pour le groupe des théophanies de la Passion-Résurrection. Les cycles de l'Enfance et des Miracles de Jésus avaient donc pu s'appoyer sur des souvenirs de l'iconographie paienne des théophanies,

V. empra, p. 245, 248 n. l.
 Marcel Simon, Sur l'origine des sarcophages chrillens du type Bölherdn, dans Milanges d'Arch. et d'Hist., LV, 1938, p. 201 et s.
 Cf. Printer, dans Pauly-Wissown, IV. Suppl. Band, col. 321.

tandis que les images de la Passion n'évoquaient point d'antécédents semblables, et c'est ce qui explique, selon moi, le retard apporté à la création d'une iconographie de la Passion. Pour composer ses premières images les exemples des épiphanies antiques ne suffisaient plus. Il a fallu une impulsion particulière, et cette impulsion, nous le verse, est venue du culte des saints et des reliques paleatiniennes, est venue du culte des saints et des reliques paleatiniennes. Rappelona-nous, à ce propos, que l'imagerie chrétienne funéraire antérieure à la Paix de l'Église n'avait jamais représentée les scènes de la Passion. Les peintures des catacombes n'en offrent aucun exemple, et sur les reliefs des surcophages elles n'apparaissent pas avant le tve siècle. Et pourtant, aucun sujet ne semblerait mieux désigne pour être traité par l'art sépulcral que la victoire du Christ sur la mort. Pourquoi avoir omia cette preuve sublime de la résurrection qui attendait le fidèle défunt, dans la série de paradigmes de esaluts » moins éclatants qu'on alignait sur les murs des catacombes et des sarcophages?

On sait le parti que l'art chrétien tira plus tard du rapprochement du tombeau et de la croix-symbole du salut et du thème de la résurrection. Mais les cycles funéraires chrétiens archaïques les ignorèrent complètement et, dans les prières les plus anciennes, on ne voit pas davantage accorder la place centrale qu'elles sembleraient mériter à la mort et la résurrection du Christ : fidèles aux formules établies des invocations juives, elles multiplient, comme les images des catacombes, les exemples de saluts mineurs et lointains au lieu de les remplacer tous par l'œuvre du Salut par excellence! Et cette analogie des prières palécorhétiennes, mieux qu'aucun autre argument, nous invite à écarter l'hypothèse courante, selon laquelle les chrétiens répugnèrent longtemps à figurer les souffrances du Christ et sa mort sur la croix, parce que ces images risquaient de le diminuer. On aurait pu affirmer, à la rigueur, que ces chrétiens, q

1. Sur ces prières, v. supre, p. 9. La priorité du cycle de l'Enfance et en même temps le lien qui l'unit à la Passion (à travers le thème commun de la theophanie) sont illustrés par la célèbre croix emailles du Sancta Sanctorum du Latras (p. ex. Deum, Monaté, fig. 188). En effet, toutes les images qui reconvent le corps de cette croix on vir (?) siècle sont empruntées à l'histoire de l'Enfance (Annonciation, Visitation, Nativité, Adoration des Mages, Fuile en Egypte, Présentation au Temple, Baptême), tandis que la Passion—qui sembierait plus normale pour décorer une staurathèque — n'est représentée par seums sujet.

jusqu'au supplice pour témoigner de la mort et de la resurqu'aurait pu avoir une figuration plastique de ces mémes
de cette sorte. Et puis, il suffit de ser rappeler les premiers
de cette sorte. Et puis, il suffit de ser rappeler les premières
apparaissent enfin, c'est-à-dire au re-élement, lorsqu'elle
ces figurations, où le Christ a l'allure d'un tromphateur,
n'auraient pu offenser le regard des chrettens ni attirer détavorablement celui des ennemis paiens. Or, ces images tronphales de la Passion datent de la Paix de l'Égiue et même
de l'époque du cutte le plus intense de la croix de Gégotha;
ce n'est donc pas par crainte de l'emmem paien ou du rappel
trop brutal des soulfrances corporelles que le Christ yapparait
toujours en triomphateur, mais parce que tel a ét le vrai
thème de l'iconographie antique de la Passion. Et, ai l'art
chretien l'avait longtemps ignores, c'est qu'il s'en tint à des
modèles d'images de types établis qu'il continua à répêter, tout comme les prières archaïques maintenaient leurs vieilles
formules juives.

modeles d'images de types établis qu'il continua à répéter, torruches jurves.

L'impulsion à la création d'une iconographie de la Passion vint de Palestine. Ce fut une conséquence de l'invention de la Vraie Croix et du culte nouveau, ou renouvelé par Contantin, des Lieux Saints du Golgotha et de Gethémani, puis d'autres endroits rattachés au souvenir de la Passion et de la fin de la vie de Jésus. Aussi, la naissance de ce troissième cycle d'images évangéliques se trouvet-elle liée au culte des reliques plus étroitement encore que les deux autres tandis que la vénération des Lieux Saints de l'Enfance et des Miracles a contribué au succès de ces thèmes et a appelé à la vie certains types iconographiques qui rayonnèrent à travers la chrétienté, aucune image de la Passion n'est antèrieure aux débuts du culte des lieux sanctifiés par les souffrances, la mort, la résurrection et les apparitions du Christ après sa résurrection.

L'influence de ce culte sur l'imagerie s'est manifestée de plusieurs manières différentes. Nous l'observerons sur dex exemples, à Rome d'abord où les monuments conservés nous exemples, à Rome d'abord où les monuments conservés nous permettent de la constater dès l'époque constantinienne, puis en Palestine, où elle a dû porter ses fruits dès le ive siècle puis en Palestine, où elle a dû porter ses fruits dès le ive siècle

1. Cybille de Jérusalem, Coléth, IV, 14, XIII, 3 et 92 : Miche, P. 6., 33, 472, 773, 779.

egalement. C'est le culle nouveau ranimé par Constantin à Jérusalem qui mit les artistes romains aur la voie des aujets tires de la Passion. En Terre Sainte, une iconographic nouvelle fixa les traits d'images historiques commémoratives créées aur les hieux, comme elle l'avait fait pour soches de l'Enfance et des Minacles; elle représenta, en outre, la relique sublime de la croix, s'inventées et conservée à Jérusalem.

Les premières représentations romaines de la Passion apparaissent sur des sarcophages de la première moitié du rv siècle, et, vers 305, elles s'y groupent d'une certains façon constante, pour former un petit cycle bien caractérise. On appelle sarcophages «de la Passion» les monuments décorés de ces reliefs qui, pour la plupart, réunissent autour d'une croix triomphale (sinon autour de la composition romaine du Christ remettant la loi à suint Pierre e de acomposition romaine du Christ remettant la loi à suint Pierre e le Lavement des pieds et l'Arrestation de auint Pierre, à gauche. D'un sarcophage à l'autre, certains élements de ce cycle varient : parfois, on voit saint Pierre s'avancer vers les upplice, précédé d'un porteur de la croix du martyre; ailleurs, une scène de l'exècution de saint Paul fait pendant au martyre de saint Pierre, etc. Un sarcophage célèbre, le Latran 1714, remplace le Lavement des pieds par le Chemin du Calvaire du Christ, et la scène avec saint Pierre par un Couronnement d'épines. Sur cet exemple, la façade entière est consacrée à la Passion, a l'exclusion de tout épisode tiré de l'histoire des princes des apôtres. Mais non seulement ce sarcophage est isolé, mais encore il est plus tardif que les autres sarcophages du groupe de la Passion ». Il marque un point d'aboutissement, d'ailleurs aans lendemain. La série débute par les exemples de la Passion ». Il marque un point d'aboutissement, d'ailleurs aans lendemain. La série débute par les exemples de la Passion ». Il marque un point d'aboutissement, d'ailleurs aans lendemain. La série débute par les exemples de la l'Arres-

1. Sur ces sercephages et leur datation, ainci que sur l'évolution (une théorie qui mous parait erconée) du cycle de la Passion, qui décore leurs façades : llame Freihers von Camernianisme, lité Passionnessrhophage, Marbourg, 1923, passion. V. dernièrement sur la chromologie des surcephages hi-toriés chrétiens du rer s. Ganez, dans Fâm. Quart., 42, 1934, p. 1 et » ; Jahrb. deut. arch. Ind., 1936.

2. Garrech, L. C., pl. 350, L. Campenhausen, L. C., fig. 18. Wilpert, Serce-ispi, pl. GXXXXVI, 3.

3. Un serceptage su Latran (Garrech, pl. 330, 3, Campenhausen, fig. 3), in mattry & Nimes (Le Braxer, Ser., (Acc). de la Gaule, pl. XXVIII, 2, Cam-rennaixen, fig. 6). Cf. Garrech, 355, 2 et. 4: même, syndtrie, mais on re-produit, poor faire pendant, que les scines (abrégées) de Pilate et du Lavement des pieds.

tation de saint Pierre, groupés autour de la creix tromplais de l'apôtre en s'efforçain même de les parties de l'apôtre en c'efforçain même de les parties de l'apôtre en c'efforçain même de les parties de l'apôtre en c'efforçain même de les parties de l'apôtre en s'efforçain même de les parties en comme de l'apôtre de celle de l'apôtre de celle de l'apôtre l'apôtr

que la croix riomphase presuis toujours à l'ensemble des reliefs.

S'il n'y avait sur ces sarcophages que cette croix et les martyres des deux apôtres, nous y aurions reconns un type de l'iconographie des martyrs que nous avons aux sanèys plus haut, ou, plus exactement, une version plus dramatque—et plus ancienne—de ce groupe, qui, plus tard's rieums souvent des martyrs alignés autour d'une croix triomphale. Les sarcophages « de la Passion » appartiennent par le thèmegénéral à cette série de figurations et en offrent mème les exemples les plus anciens. Comme silleurs, le rapprochement de la croix triomphale et des martyrs ne peus significacique la communion de ceux-ci avec le Christ par la mort glorieuse.

Garrucci, L. e., pt. 335, 3; 352, 2. Le Blant, L. e., pt. XXVIII, 2. Rearch, crist., V. p. 33. Willerant, Savedpay, Texts p. 168-162 were entire any planches. Campensaturen, L. e., Rg. 6, 6, 13, 14. — Toutsfolk in a membrasse less Portements de la crist du Christ et de saint Pierre Rispersional jumi sur less mêmes sarcophages. En pariant de cette syntérie des cème du matyre des apôtres et de celles de la Passion du Christ. Willerant (Secreço), 164 et s.) voit dans les apôtres des térmoins de la Mert-Reservation de Christ. A notre avis, en ce qui concerne ces sarcophages, es sei les exisse de la Passion qui ont été appelées à mettre en valur les images de mortre des apôtres.
 Garrucci, Le., pl. 331, 2; 346, i. Campensature, Le., Rg. 9, 18.
 Garrucci, Le., pl. 352, 2; 353, 4; Le Blant, Le., p. 113. Res sech ceid, V. p. 33. Campensature, Le., Rg. 11, 13-15.
 4. Cf. supra, p. 68 et s.

— promesse du salut éternel. Mais cette idée s'y trouve précisée et développée. Elle l'est, d'une part, par l'iconographie de la croix, qui s'apparente davantage à un trophée et qu'encadrent des soldats sommeillants, — allusion aux gardiens du tombeau du Christ et, par conséquent, à la résurrection. D'autre part et surtout, les portraits des martyrs se trouvent remplacés par les scènes mêmes de leur supplice, et celui-la, à son tour, est mis en parallèle avec l'histoire de la Passion du Christ. En partant du type iconographique abrégé de la croix triomphale encadrée de martyrs', on reconstitue ainsi facilement la pensée religieuse qui détermins le cycle des sarcophages « de la Passion ». Or, rien n'est plus suggestif, car il est impossible de n'en pas déduire que ce cycle a pour point de départ, non pas la volonté de figurer la Passion du Christ, mais bien celle de représenter le martyre de saint Pierre ou des deux princes des apôtres? Quant aux scènes de la Passion et à la croix, elles leur sont adjointes pour mettre en valeur la signification religieuse de la mort violente des apôtres, mitant et renouvelant la Passion du Christ. L'idée d'une pareille ordonnance n'a pu surgir qu'à Rome, oû, précisément, le culte des princes des apôtres—martyrs dans l'Urbs prensit un essor nouvenu à la suite des fondations constantiniennes sur leurs tomheaux. Les sarcophages de la Passion offrent un pendant iconographique aux basiliques élevées sur les corps saints des deux apôtres et, comme celles-ci, elles proclament l'influence du culte de leurs tomheaux sur les arts chrétiens de ce temps.

L'inspiration de ces cycles de sarcophages est romaine. Romaine aussi est leur iconographie : la croix triomphale qui en occupe le milieu dérive du trophée romain ; le Jugement de Pilate prend pour modèle une scène de tribunal d'en lype fréquent dans l'art romain; le Couronnement d'épines rappelle une image d'investiture ; les autres scènes — pour la plupart des processions — manquent de précision historique ; quant au Lavement des pieds,

1. V. supra, p. 68 et s.
2. Nous se posvons ici entrer dans le détail de la démonstration qui prouve protrié du cycle de saint Pierre sur celui de la Passion du Christ, sur les prophages. Nous la publicarons silleurs, lornons-nous è signaleç qu'il existe sarcophages plus ou moins archaiques (p. ex. Latran 119 — Witpear, c., f., p. I. N., 3) do, rapprochés de scince qu'il n'ont aucun rapport avec la sasion, on voit apparaître quelques-uns des épisodes de l'histoire de saint Pierre n'en verru plus tard sur les sarcophages de la Passion.

crèce pour servir de pendant su Jugement de Plate et en crèce à Rome, repose entierment sur les rett de ces reliefs seulement, les artistes romains n'en auraient pas su risés à Rome, repose entierment sur les fret de ces reliefs seulement, les artistes romains n'en auraient pas su risés de tombeau et la croix du Christ de vineration des chreits des Lieux Saints ne s'était pas répands jusqu'à ser reliques l'invention de la croix du Christ al le colhe de ces reliques l'invention de la croix, ils h'auraient pas davantage faz au qui, pour eux, remplaçait la croix du Golgotta voctoriene de leurs cycles de la Passion et du martyre us agre de la mort.

En Palestine même, les découvertes de sainte Hèlème et le culte des Lieux Saints, après l'intervention contantimens, sur l'iconographie de la Passion. De même qu'à Rome, on ne Christ avant la Paix de l'Église, et l'iconographie de ce groupe de sujets, telle qu'elle devait se fixer plus tard, grade des reflets certains du culte des Lieux Saints de Palestine Maia, avant d'aborder ces images, rappelons une figuration ioble de la Résurrection, qui, elle, est antèrieure su culte des reliques palestiniennes. L'originalité même de cette image prouve que de pareilles représentations archaiques, même i elles étaient plus nombreuses que ne le laissent suppose les monuments conservés, furent ouhiées plus tard et remplacées par l'iconographie palestinienne de Lieux Saints et laissent suppose les monuments conservés, furent ouhiées plus tard et remplacées par l'iconographie palestinienne de Lieux Saints et laissent supposer les monuments conservés, furent ouhiées plus tard et remplacées par l'iconographie palestinienne de Lieux Saints et le laissent supposer les monuments conservés, furent ouhiées plus tard et remplacées par l'iconographie de la Résurcection, datée

Cette image isolée et archalque de la Hésurrection, datée de 230 environ, a été découverte récemment sur l'un des murs du baptistère de Doura'. Sur un fond pourpre, qui pourrait faire allusion à l'aurore, se détache un immense sarcophage fermé, vu de l'un de ses petits côtés. De droite, une processon de femmes voilées s'approche du sarcophage, portant des torches allumées et de petits vases. On compte trois lemmes entre le sarcophage et une porte légère qui conduit dans le lemenos sépuleral, à l'intérieur duquel se joue la scène. Au delà de cette porte, on a pu distinguer les traces de deux autres femmes semblables, qui suivaient les deax Cette image isolée et archalque de la Résurrection, datée

Exconstions of Durg Europes, Report of the Fifth Season, pl. XL11. XLVIII, p. 70 et s.

premières. Enfin, détail important, de part et d'autre du couvercle du sarcophage brillent deux étoiles énormes à onse pointes.

Gette image originale et dépourvue de toute légende se laisse évidemment rapprocher d'une fresque moins ancienne, mais archaisante, de la coupole de l'un des hypogées de Bagawat en Égypte!, Plusieurs femmes voilées s'y avancent processionnellement, une torche à la main, comme à Doura, vers un temple à fronton et colonne qui a remplacé cir le sarcophage. Une lègende, qui nomme flaPOENOI les personnages de ce groupe, permet de reconnaître dans la scène une procession liturgique de vierges chrétiennes. Par analogie, la fresque de Doura pourrait figurer des néophytes, le jour de leur haptême collectif, et dans ce cas le sarcophage à étoiles ferant allusion à la symbolique de la mort-résurrection et à celle des «lumières», l'une et l'autre impliquées dans le baptême. La forme d'un sarcophage donnée à la cuve haptismale du haptistère de Doura, ainai que l'usage de fixer à Pâques le baptême collectif des néophytes, justifieraient cette interpretation. Celle-ci ne se trouverait pas compromise par une allusion possible aux femmes-myrrhophores (ni à celle des vierges sages), car l'usage du baptême au jour de Pâques facilitait le rapprochement des néophytes et des saintes Maries de la résurrection : c'est à la cuve en forme de tombeau, pour les unes, et au tombeau vide du Crhist, pour les sautres, que s'était révélé le mystère de la mort-résurrection. On est sûrement sur le bon chemin en admettant une pareille explication de celte image et en supposant notam-

résurrection.

On est sûrement sur le bon chemin en admettant une pareille explication de cette image et en supposant notamment que la fresque de Doura pouvait à la fois figurer un épisode évangélique et une scène cultuelle. Mais le problème ne nous intéresse ici que dans la mesure où la peinture du baptême peut faire allusion à la scène historique des Saintes Femmes au tombeau. Or, cette possibilité me semble assurée et, dans ce cas, nous nous trouverions en face d'une représentation extrémement précoce de la Résurrection.

Un détail iconographique en augmente la valeur. Précisons

tout d'abord que la présence de trois tenanse aupea de suite, significrait que le peintre se lains par aupea de suite, significrait que le peintre se lains par le ser au de Luc, qui, seul parmi les évangélistes, nomme trois le (Luc XXIV, 10). Les luminaires et les petities que le reci non deux) myrrhophores et fait allusion; les consegues mains des trois femmes conviennent parfaitement sus il ne manquerait à une illustration parfaite du rect de luc qu'un élément, mais essentiel : les sécux hommes vais en robes resplendissantes a, qui, apparus devant les finances le ur firent incliner le visage vers la terre dans l'epocyante. Pelément essentiel du récit évangélique de la require de luc ritent incliner le visage vers la terre dans l'epocyante. Pelément essentiel du récit évangélique de la resurrection depuis le reé siècle un ange (ou deux) figurent invariablement l'être céleste apparus aux myrrhophores. Dons une peinture de cette figure excluerait à l'avance toute interprétation de l'image qui voudrait y reconnaître les Saintes Femmes au tombeau. Mais une peinture de 230 pouvait enore ignorer la convention iconographique qui, depuis le vv saicle, i abacca de cette figure excluerait à l'avance toute interprétance de l'image qui voudrait y reconnaître les Saintes Femmes au tombeau. Mais une peinture de 230 pouvait enore ignorer la convention iconographique qui, depuis le vv saicle, afmetaal pour l'envoyé céleste des visions chrêtiemes l'apparence d'une nité. Le fresquiste de Dours serait donc justifié d'eveir omis les personnages angéliques dans une scène où plus lard, ils deviendront ohligatoires, et en empruntant à l'art de san temps une autre formule iconographique pour représente la théophanie. C'est elle encore qui exprime les ordres donnés oralement par l'intervention immédiale de Deu dans le developpement d'une vision d'Ézéchel : la Main y transporte le prophète, c'est elle encore qui exprime les ordres donnés onnés en lement. 'est elle encore qui exprime les ordres donnés oral

Dieu.

Or, en supposant que le peintre du baptistère, lui aussi, fit un emprunt à l'iconographie antique de la théophane, on serait en droit de recomantre une figuration des deux êtres resplendissants apparus aux Maries dans les deux étoiles immenses qui brillent au-dessus du sarcophage. Le nombre de ces astres se trouve justifié par le texte de Luc et correspond au groupe des femmes sur la freque, qui ne et correspond au groupe des femmes sur la freque, qui ne et correspond au groupe des femmes ur la freque, qui ne explique lui aussi que par le texte de ce même évangéleite. s'explique lui aussi que par le texte de ce même évangéleite. S'explique lui aussi que par le texte de ce même évangéleite.

De Bocs, Materiaux pour... Furth, de l'Égypte chrét., pl. IN. Une partie de image apparail, sur notre pl. XXXV, 2.

W. Sastros (L'égites et le daptistère de Dours-Europos, dans Annoles de des Haute Ét. de Gand., i, 1937, p. 166 et s.; troit cette peinture impirée a procession des vierges qui, à la vigile de Pâques, se rendaient suprès du

de l'étaile que l'iconographie paienne des épiphanies employait de l'étaile que l'iconographie paienne des épiphanies employait pour désigner l'apparition de la divinité aux hommes. C'était notamment la formule courante pour l'épiphanie des Dicarest ét, à la hasse époque, elle fut reprise pour les représentations de l'empereur en Deus praesens\*. Le rapprochement était d'ailleurs rendu plus facile pour un chrétien, qui se rappelait l'étoile miraculeuse des rois Mages : autre vision surraturelle ordonnée par Dieu et qui, précisément dans les images archaiques, prend quelquefois l'aspect d'un astre de proportions intentionnellement exagérées\*. Les anges y sont associés à l'étoile, qu'ils portent\* ou qu'ils montrent\* aux mages, et dans ce dernier cas ils deviennent eux-mêmes leurs guides. Ils conservent ce rôle lorsque, ayant devancé les rois, ils se tiennent dejà entre Jésus et les Mages et les introduisent auprès du jeune roi\*. Paraillelement, toujour à Sainte-Marie-Majeure, l'étoile s'immobilise au-dessus de son trône, comme l'astre des théophanies surmonte l'elligic officielle du souversin dans l'iconographie monarchique. Bref, si dans les Adorations des Mages les imagiers ont hésité entre l'étoile let l'ange pour représenter une théophanie, ces deux expressions plastiques de la même idee ont pu sussi bien se retrouver dans la scène de la théophanie aux myrrhophores. Ce n'est évidemment qu'une hypothèse, mais, si elle pouvait être retenue, le fresque de Doura nous offirirait non seulement une image précoce de la Résurrection, mais aussi la preuve que, des 230, les iconographes chrêtiens, attentifs au texte vangélique, y avaient reconnu une théophanie qu'ils traduisirent au moyen d'une formule appropriée de l'art antique.

Toutes les autres figurations des épisodes de la Passion et

antique. Toutes les autres figurations des épisodes de la Passion et

V. sapra, p. 149.

Depuis Augusta qui, salon Servine, aurait fixè une étoile no-dessus de se les statues de César. Gerriz, dans Res. Arch., 1899, 1, p. 42. Gaoit, dans spes S-Arch. et S'Had., 49, 1992, p. 70-71. L'étoile ligrar sur de nombreuses es monditaires: Bunreuser, Heb. sur Münchunde et rêm. Kaiser., p. 85, 5, 7 (auternius), Martinistra-Personnan, The roman imp. coinage, IV, 1, p. 1, 7, 8 (empseur-sauvair envoyà par la presidentia decrumination, Monthal Matt., 50, 1935, fg. 5, p. 5, 8 et s.

Kunnum, Die heil, drei Könige in Litteratur u. Kunné, 11, 1900, fig. 12, 1

for he ampoules: ibid., fig. 31.
18id., fig. 32, 23. Cf. notre pl. L.XI, 4.
KERNER, I. C., fig. 36, 37, 42, 42, etc. L'ange-guide suil les mages en montreat le chemin : ibid., fig. 46 (ivules Etchmindsin).

des derniers événements de la vie de Jésus, dans l'art oriestal, sont postérieures à l'établissement du culte des Lieux Saints. C'est auprès de ces lieux de culte qu'elles ont de être rétéa nienne commémorative, elles s'attachent toujous à l'epistaphilité de la commémorative, elles s'attachent toujous à l'epistaphilité de la Chappanie content phénomène de la théophanie content le phénomène de la théophanie content le phénomène de la théophanie content le manne de la Passion.

Nous avons rappèlé plus haut les exemples les plus célètires de cette imagerie sur des objets qui proviennent sérement de Palestine : les images en repoussé sur les ampoules de Terre Sainte conservées à Monza et à Bobbio (pl. XV, 93, sinsi que des objets cultuels, croix (pl. LXII, 4, 7) et réfiqualres (pl. XLVII, 1), les uns orientaux, les autres confectionals en Occident d'après des modèles apportés de Palestine, represent les mêmes images et le détail de leur iomographie. Enfin, les fresquistes de Baout reproduisent des images palestiniennes de l'Ascension (pl. LVI, 1, 2).

Le cycle de la Passion, sur tous ces exemples, ne comprend pas beaucoup d'épisodes : Crucifiement, Résurrection (= Saintes Femmes au tombesu) et Ascension, soit seuls soit reunie à la Descente du Saint-Esprit. Un plat en argent, orné d'images chrétiennes, mais de style sassanide, ajoute à ce cycle palestinien un Reniement de saint Pierre. Use ampoule de Monza représente l'apparition du Christ ressuecité aux apôtres, avec saint Thomas! Toutes ces seènes représentent des épisodes de la Passion et des apparitions pad resurrectionem, qui avaient été commémorés par des santuaries spéciaux, à Jérusslem ; au Golgetha, pour le Crucifiement et la Résurrection ; sur le Mont des Giviers, pour l'Ascension ; à Sion, pour la Pentectée et l'apparition à Lussanie.

1. Sur les encensoirs orientaux histories, v. Jastrasson, dam Mémpie. 
Intesmod. 1, p. 297 et s. Ohlbogr.); Romants on Plenux, fin Mess, v. pl. 40; 
Kondardo v. Totarof, Rim, Dremadi, IV. p. 34-35. Echas (Orient, VII), 
1904, p. 180. Annuales Sers. Antiquitis Egypt, IX. 1908, p. 182, pl. 11. 
1904, p. 180. Annuales Sers. Antiquitis Egypt, IX. 1908, p. 182, pl. 11. 
1906. Exposition byzantion a Paris on 1931, catalogue, a 750. 
2. J. J. Swinnov, dams Malériaux pour servir à l'archisopie de la Russe, 
XXII, 1809, pl. sans numéro. J. Rex., Die prakdridt. Dardellunge d. Kecisiquing Christi, pl. 11. 
3. V. supra, p. 190.

Thomas; au prétoire, pour le Reniement de Pierre. L'un au moins des types iconographiques établis par cette imagene jérusalémite garde invariablement un souvenir matériel du heu de culte auprès duquel il avait êté crée : c'est la Résurcetion avec les Myrrhophores, où le tombeau vide de Agrandigure toujours la rotonde du marlyrium du Golgotha fonde par Constantin'. Nul doute, par conséquent, que ce groupe d'images étroitement solidaires et reproduites sur de nombreux monuments ne soit d'origine palestinienne et ne provienne des marlyria des Lieux Saints.

Je n'ai pas à revenir sur les signes iconographiques qui nous ont prouvé que les images palestiniennes du Grueifenna, des Saintes Femmes au tombeau et de l'Incrédulité de Thomas avaient pour objet de montrer les théophanies du Christ lors de ces épisodes évangéliques. Quant à la secine du Reniement de saint Pierre, où l'on ne voit plus de vision divine, comme dans les autres scenes de la Passion du cycle palestinien, elle rejoint néanmoins le thème habituel des théophanies. Il me semble, en effet, que le succès surprenant que cet épisode (soulignant en fait un moment de détaillance de l'apôtre) a conau tant à Rome qu'à dérusalem est dû principalement au miracle de la révelation faite à saint Pierre par le chant du coq : l'imagination populaire émerveillée a dû reconnaître in galli cantu une manifestation d'autant plus éclatante de la puissance divine que celle-ci fut rendue apparente aux hommes (à saint Pierre par le chant du coq : l'imagination populaire émerveillée à dû reconnaître in galli cantu une manifestation d'autant plus éclatante de la puissance divine que celle-ci fut rendue apparente aux hommes (à saint Pierre par le chant du coq : l'imaginèrent par un oiseau<sup>2</sup>. Il suffit d'observer le soin avec lequel toujours, depuis les sarcophages, les praticiens dessinèrent et modelèrent le coq chantant auprès de l'apôtre et l'imaginèrent par fois aussi démesurément grand que la bonne étoile qui guida les Mages.

Parmi les exemples conservés d'ouvres authentiq

Parmi les exemples conservés d'œuvres authentiques palestiniennes de cette iconographie de la Passion, aucun n'est antérieur au viº siècle. Mais, indirectement, nous sommes renseignés sur ses origines plus anciennes. On se souvient, en effet, que la mosaique absidiale de Sainte-Pudentienne à Rome, qui date des environs de l'an 400, introduit dans une vision de Majesté Divine dans la Jérusalem de la la viente de la conseigne de la la viente de la conseigne de salem Céleste une représentation de la « Nouvelle Jérusalem »,

fondée par Constantin, et de la croix de métal pricieux et dévorée de pierres et de peries que Théodose II fixa un la rattachée au culte des Lieux Saints, et l'expensa fanti une l'actionne de l'art que l'expensa de l'expensa de l'expensa de l'expensa de l'expensa de l'expensa de l'expensa l'expensa de l

V. nos planches XVI, 1-3; XV, 3 et 9; LXI, 2; LXII, 3.
 N'est-dipas significatif a cet égard que le sanctuaire qui commémorait leus du Beniement de saint Pierre, à Jérusalem, avait été appelé in goili.

<sup>1.</sup> WILPERT, Sarco(agi, Texte, toma I. p. 330-33) et fig. 201. Album, pl. CCXXXXIII, 6. Cf. pl. CXXXXVIII, 1. GARRUCCI, i.e., pl. 315, 13, 350, 4. WILPERT, dans Rie, arch. crist., 2, 1925, p. 35 et., pl. XV. 2. Sarcophage à Saint-Celle a Minn et un autre, dispara, qui autrebis et rouvatt au Vation: Wilpert, Sarcofagi, p. 330-331 et fig. 204; pl. CCXXXXIII, 6. GARRUCCI, i. c., pl. 315, 13 et 350, 4. d. 4. d

Zacchée et l'Entrée à Jérusalem. C'est par ce dernier sujet que commence souvent le cycle de la Passion. Or, sur ces sarcophages, il a les caractères iconographiques qu'on his verra à partir du vit siecle sur les images syro-palestiniennes, de sorte que ces reliefs ajoutent un temoignage indirect, mais certain, en faveur d'une iconographie palestinienne de la Passion dès la fin du ré siècle. Tout compte fait et malgré la date plus avancée des documents originaux provenant de Palestine, nous pouvons donc en placer les débuts dans la deuxième motité de ce siècle. Le cycle romain et le cycle palestinien seraient ainsi sensiblement contemporains, et ce synchronisme ne viendrait que confirmer la communauté de leur source d'inspiration : le culte des Lieux Saints de la Passion, à Jérusalem.

Ces deux cycles, on l'a vu, ne comprenaient qu'un petit nombre de scènes choisies en partant de principes différents. Le cycle initial des sarcophages, d'une composition qui ne pouvait se justifier qu'en fonction du culte des princes des apôtres, fut abandonné par la suite; et même sur les sarcophages il se vit transformé et écarte par des éléments du cycle palestinien, qui depuis le ve siècle s'imposa à la chrétienté entière.

Tandis que sur les sarcophages occidentaux on voit, dès le 1ve siècle, les différentes scènes de la Passion rapprochées sur le même monument, où elles forment des ébauches de cycles (du type romain ou palestinien), nous ne possédons aucun exemple conservé du cycle palestinien reproduit sur une couvre orientale antérieure au vu'e siècle, car il semble bien que ni la lipsanothèque de Brescia (fin du 1ve siècle), ni le diptyque de Milan (ve siècle), qui offrent des séries d'images de la Passion, ne puissent revendiquer pour celles-ci une origine palestinienne. Ces trois cycles archaïques, quels qu'aient été leurs prototypes, ressemblent davantage à des illustrations narratives des évangiles qu'a des ensembles d'inspiration idéologique. Il est probablement significatif, d'autre part, que partout, dans l'artipa

rieure au viº siècle avec des peintures murales trèses de la l'Enfance du vº siècle, à Sainte-Marie Montant au cycles monamentaux de à La Daurade de Toulouse. Les freaques des chapelles de celui de la Passion. Et même le cycle de l'Enfance, mus son pas de creix de la Passion. Et même lorsque, sur deux amponies à côte un Grucifement, une Résurrection (Saintes Femmes ces accines (rapprochées iei pour signaler que deux difference) et l'entre de celui de la Passion. Et même lorsque, sur deux amponies à côte un Grucifement, une Résurrection (Saintes Femmes ces accines (rapprochées iei pour signaler que qui remplit l'ampoule avuit été prise à tous les muripris des commémoranti quelconque de la Pale dans un sancturire Ge sont toutefois deux églises du vir aicle qui nous attestent que l'art monumental évelait emperé, à son tour, des thèmes de la Passion\*, et dans les deux cas mons retrouvens en même temps cette séparation du cycle évangélique en groupes distinctés de l'Enfance, des Miracles et de la Passion, qui nous a semble typique pour l'imagerie des muripris des Lieux Saints avec son thème général des théophanies. D'allieurs, c'est une église de Palestine que nous cannaissons dejà, Saint-Serçe à Gaza, qui offre l'un de ces deux exemples. D'après Choricius, le mosalate y avait figure, sprès un groupe de scenes l'Enfance et un autre, très complet, consacré aux Miracles, une troisième série de peintures dédées, ciles, a la Passion. Elle contenait au moins les sujets que vooi: Cène, Trahison de Judas et Arrestation, Jugement de Plata, Crucifiement, Saintes Femmes uu Tombeau, Assension des mosalques n'existent plus, mais à en juger d'après leur iconographie\*, cette œuvre de Gaza suivait les types établis en Palestine, plus exactement dans les morigrie des lieux saints, y compris le Grucifiement. Il resterait à prouver que les décors de ces marigrie pouvaient fournit au mosaité de Gaza non seulement des types iconographique isoles, mais aussi un modèle de cycle tripartite compiet, comprenait notamment la partie relative

<sup>1.</sup> Un texte sous renvoie à la même époque : c'est vers 500 que Léunes de Néapolis à Chypre signale des représentations de la Pession du Carnit roit voir X,00005 métry, dans les regisses, aimsi que dans les maisses, ser les tisses et les vétements : Manoi, XIII, 46. 2. CHORICITE, Laudel, Marr. I, 72 et s., 64, Faersler, 0-20 et s. 3. MILLET, Jeonogr. de l'Évangile, p. 44, 125, 130, 230, 266, 422.

pour le vi\* siècle que les sujets de la Passion du Christ correspondaient aux lieux de culte les plus importants et les plus fréquentés de la Terre Sainte. Plusieurs d'entre eux étaient en outre si rapprochés topographiquement que leurs images particulières formaient des groupes étroitement unis ; je penne à la réunion constante du Gruccifement et des Saintes Femmes au Tombeau, qui se rattachent conjointement aux sanctuaires voisins du Golgotha (comme l'église commémorative de Nazareth avait fourni le modèle des scenes accouples de l'Annonciation et de la Visitation). G'est en partant du même principe que l'église de Sion aurait pu transmettre à la tradition iconographique simultanément les images de la Cène, de l'Apparition aux spôtres avec Thomas et de la Pentecôte¹, et favoriser ainsi la formation d'un cycle stabilisé des égisodes de la Passion.

Pentecide\*, et favoriser ainsi la formation d'un cycle stabilisé des épisodes de la Passion.

On aurait pu espèrer que les treize scènes de la Passion, sur les mosaïques du vir siècle à Saint-Apollinaire-le-Nouveau\*, pourraient nous éclairer sur les cycles analogues des mortignia de Jérusalem. Mais, isolèes comme elles le sont actuellement dans l'art monumental de leur époque, et ne pouvant être comparées à des peintures monumentales pales-timiennes, ces mosaïques de Ravenne ne sont presque d'aucun secours pour notre étude. Certes, plus d'un trait de leur éconographie semble évoquer des modèles palestiniens (la rotonde du Saint-Sépulcre, le Christ barbu dans toutes les scènes de la Passion et rien que dans ces scènes, les scènes avec Judas et les deux Apparitions après la résurrection), mais sans parler de l'éventualité d'un intermédiaire inconnu (cf. la forme architecturale de la rotonde du Saint Sépulcre qui diffère du type consacre par l'iconographie palestinienne), le prototype oriental aurait pu être un manuscrit illustré tout aussi bien qu'un cycle monumental. Nous n'invoquerons donc que la conception générale du cycle, à Saint-Apollinaire, qui plaide, elle, en faveur d'une influence des peintures murales des mortignis des Lieux Saints. On se souvient, en effet, que l'histoire évangélique y est présentée sous l'aspect de deux séries égales de scènes fixées, face à face, sur les murs longs de la nef; l'une était consacrée aux Miracles et aux Paraboles, l'autre à la Passion. Autrement dit, avec toute la netteté voulue on y a appliqué le système des théophanies

groupées en cycles distincts, que nous faisons remonter s plus complet de cette façon de concevoir l'imagene evangului de la concevoir l'imagene évangului mur Est et de l'abside ou, comme a Sonite-Marie-Majeuse et à Saint-Gall, nous reconstituerions volontiers ou cycle des deux cycles distincts de Saint-Apollinaire, ou cycles des deux cycles distincts de Saint-Apollinaire, qu'onincilise à entrevoir derrière ces images de la Passion un emprant à Pour la même époque le témoignage de Perultica est plus qu'incertain, en ce qui concerne le cycle de la Passion, et il faut arriver au vuir siècle pour en retrouver des exemples soir so, de pense aux fresques du chorur, à Sainte-Marie-Antique, où nous avons déjà relevé un cycle théophanque qui comprenait dix scènes de l'Enfance et dix autres scènes partagées entre la Passion et les Apparitions sprès la résurrection. Malgré l'état fragmentaire des peintures, cette composition hipartité du cycle nous ramène aux mêmes prototypes, et on y observera même un développement, singuler pour cette époque, de la partie consacrée à la fin de la vie du Christ. La place importante réservée aux Apparitions souligne le thème théophanique de l'ensemble. Ces peintures datent du début du vuir siècle et, comme nous l'avons rappelé déjà, appartiennent à l'art grec. Elles avaient été precédees, au même endroit, d'un autre cycle évangelique, qui compresait également des scènes de la Passion : il est donc permis de faire remonter la création de cet exemple d'une Passion monumentale au vuir siècle au plus tard. Le même pape Jean VII qui fit peindre les murés de la Passion : il est donc permis de faire remonter la création de cet exemple d'une Passion monumentale au vuir siècle au plus tard. Le même pape Jean VII qui fit peindre les murés de la Passion ii est don permis de faire remonter la création de cet exemple d'une Passion monumentale au vuir siècle au plus tard. Le même pape Jean VII qui fit peindre les murés de la Passion ii est don permis de faire remonter la création de cet exemple d'une

<sup>1</sup> Almatov, Ellinist census, p. 174. 2 Van Himerian et Clouzov, I. v., p. 132-137.

Ce n'est que par deduction qu'un peut en suppe le cycle de cette église, lursqu'il était complet. V. p. 310.
 V. supra, p. 244.
 Van Benchem et Clourot, f. c., p. 209 et s.

des trois registres occupés par les images. On y distingue, notamment, après une Entrée à Jérusalem, une Cane, un Crucifiement et une Descente aux Limbes. Si cette dernière seëne, d'un type iconographique grec moins ancien (?), a pris la piace des Saintes Femmes au Tombeau pour représenter la Résurrection, on voit que par ailleurs l'imagierest resté fidèle à l'iconographie palestinienne : le Crucifiement, en particulier, reproduit le type que nous connaissons en Orient, depuis la fameuse miniature de l'Évangéliaire de Rabula (sur ce type, v. infra, p. 286). Ce motif ne vient d'ailleurs que s'ajouter à d'autres traits archaïques et orientaux que nous avons relevés déjà, sur les mosaïques de l'oratoire Jean VII, et qui nous ont incliné à y reconnaître des imitations de peintures murales des martyria palestiniens. L'importance relative des scènes consacrées à chacun des trois groupes de théophanies n'est pas moins instructive à cet égard : l'Enfance y prédomine en effet, aussi nettement que dans cette autre série de fresques, commandées par le même pape, qui se trouve dans le chœur de Sainte-Marie-Antique, et c'est un trait d'archaîsme. Les séries des Miracles et de la Passion semblent ajoutées, en appendice, à un cycle central et initial consacré à l'Enfance. Or, fort curreusement, on a cette même impression en lisant le passage déjà signalé de la lettre des patriarches d'Orient à Théophile, où en voulant définir une décoration murale typique des églisse de son pays, ils énuméraient d'abord, sujet par sujet, les scènes de l'Enfance, et se bornaient à dire, pour le reste des images évangéliques du cycle : « miracles et paraboles » et « passion »¹. La phase suivante de cette histoire des cycles théophaniques, dans l'art gree, nous est connue par des fresques de Cappadoce. Au x\* siècle, Toque I² reproduit une longue série de scènes où, plus développée que dans n'importe quelle autre peinture du type archaique cappadocien, la Passion comprend une dizaine d'images. Mais elle reste dominée par l'Enfance et les thèmes a

Epitre à l'emp. Théophile, chap. 3 : Міоме, Р. G., 3, 349.
 Јеменаміом, І. с., 1, 1, p. 265 et s. et pl. 64-67.
 Ibid., 1, 2, p. 309 et s., et pl. 71-85.

série des Mirocles et celle de l'Enfance) s'y équilhrent davansymbolique du chour de flaisant l'éche d'une explication
l'abside le groupe des principales seches de la Bed dans
correspondent aux thèmes Mort et Résurrection
le groupe des principales seches de la passion qui
fiement de grand atyle, dans la conque, une Deposition de
les Femmes au Tombeau, sur le mur semi-circulaire de
également en Cappadoce, conduit à une mu-circulaire de
également en Cappadoce, conduit à une partie de la Passion, dans les égiles byzantines du moyen égede la Passion, dans les égileses byzantines du moyen égeillustrès : la tendance générale de décorateurs gress aux
xit-xit a. est de limiter à un petit nombre les senes historiques représentées. Mais on y observe un tel recul des images
de l'Enfance que les scènes relatives à la dernière partie de
la vie du Christ y passent au premier plan : à Qaranlèq
Kilissé, celles occupent sept panneaux aur treis : à Tchareçle
Kilissé, est en en places sur quatorzé. Avec des variantes
plus ou moins sensibles, les mosaiques de cette époque survent
un système analogue. Enfin, les décorations requess de la
fin du moyen âge et les décorations slaves qui en épendent,
en revenant aux cycles narratifs désaillés, annoncés par
Toqule II, s'arrêtent longuement aux épisodes de la Passion,
ils en multiplient même les moments illustrés et leur réservent
souvent les meilleures places dans l'ensemble de la écoration.
Mais, en rappelant cette courbe de l'évolution tardive du

1. Pa-Cyanan ne Januaria.

cycle de la Passion dans l'art grec monumental, nous dépussons les cadres du présent travail : il nous a semble utilicependant de l'évoque en quelques mots pour montrer le succès grandissant de ce groupe de scènes avangeliques qu'attenit on sommet que vers la fin du moyen âge. Autrement dit, la Passion ne prendra cette importance — à la faveur de la symbolique du culte eucharistique — qu'en debors des cycles proprement théophaniques, c'est-à-dire à l'époque ou le deur d'ubsirer l'histoire cutière de l'Incanation l'emporters sur l'intention de relever, dans cette histoire, les manifestations de la divinité du Christ.

En Occident, les penitures murales pré-remanes et romanes restent longtemps fidèles aux cycles théophaniques' et, par conséquent, ou bien se contentent d'illustrer l'Enfances', ou bien juxtaposent des sujets tires de l'Enfance et de la Passion, ces derniers cycles bipartites étant généralement (mais panécessairement) postérieurs aux autres. On connaît, en outre, des ensembles de fresques romanes où les scènes empruntées a la fin de la vie de Jésus ne voisinent avec aucun épisode de l'Enfance, mais quelques uns de ces cycles sont incompletar et les autres composés en vue d'une démonstration doctrinals particulière. Nulle part en tout cas, parmi les exemples que je connaîs, la Passion ne reçoit un développement comparable à colui de l'Enfance, dans les cycles qui comprenent aimul-

2. La série des décorations murales qui nous occupe est indépendante d'une autre ceracitéries par des cycles étendus, évangeliques et bibliques, qui sont purment marcufat. Les ouvers de ce deuxième gene, dont les bassiques coffesat ou ofraisest phonisurs exemples (Saint-Flerre, Saints-Marie-Arigue aux mure satérieurs les collationus, Nant-Jone » Parte Latina, été, anna qu'à Bant-Angele in Permis semblent disparatire après l'époque carolingeme, dans l'ext tennals qu'à Bant-Angele in Permis semblent disparatire après l'époque carolingeme, dans l'extre tousaign (derniers exemples, d'après les textes, à final-fail et à îngelheim ». Sentaness, Noderfiquelles, p. 321-323, 328-329), Parconte, les cycles qui relèvent autrent l'Enfonne et parfais, à a suite, la Passion, président à l'époque romane et sont les plus (typiques en Prance et en Espagne.

esistent à l'époque remaine et sont les plus typuques en Frênce, et en sopone, aire siècle.

En France: Le Daurade à Toulouse (vs. siècle), livinay et Fanouiller e siècle). En Catalogne: Mar (arre-siècle), Barbare (autre-siècle).

A son liussianelle près de liume (aut siècle), En France: Le Liget, Vie, tous (autre-siècle). En Espagne: Polityès et Brelangs (autre-siùt-siècle). E. P. set. À la térbone de Saloi-Revin (Elem Mattilano, Saint-Sourie-sur-chenge, p. 45-401 et dans l'église rupestre de Jonna (Puy-de-Dôme) (Marn Tre-rè, dans CR. Acad. Enter, tévère, 1945 et dans Cabiers Archele, 13).

A. P. et. dans la crypte de Tavant, où les ceutes scènnes devangétiques que portes la decoution représentant l'one la Mart et Puutre la Résurrection Carisel (Descentis de la creix et Descente aux Limbes) | reproductions, dans CALON, Pelidares rumanes des églises de France, 1938, pl. 75 et 36.

animant ceo deux séries de sujets, avant les freques de la chapelle de l'Arcia à Padoue, par Ginte les freques de la de ces petitures célèbres, ou les imagine le mois avances à un cycle théophanique ancien dans le sons de Torph I conve cappadocianes archangue et la fourage pessar l'Enfance et la Passion a'y rejugness; counse dans sette sion), si développée qu'elle soit, n'attent impous par La croix triomphale appartient ou mondre des principales acceptantes de la première.

La croix triomphale appartient ou mondre des principales Mais dans bien des cas le lien de cutte de la Première develue qui couronnait le Galquid depuis le promière années du vé siècle. Cet objet devait inspire develueur, le aurtout indirectement, les autures d'immondrables liguration d'une croix en métal préceux et somptiments decrèe de première develueur, qui, soit par groupes de trois, accompagnée ou una à as laise de tipes fleuries, envanit l'ert chellen de tous les pays depuis le ve siècle. Nous en avons d'ailliers rencontée quelque spécimens, en analysant le theus consegnatique de matry rapproché de la croix de la passion (p. 1.1.2, 2.3) d'his seuls les croix qu'ion figure fixée deu le soi, d'essère sur us trive ou ur un piétestal, peuvent être considérées

1. Ces observations on concessed evidenment que les pultières montais conservées, et celles et sont en pott mothre. A su juge d'après certaine autre siècle qui s'impirent probabbant de freque contemperation ou plus surdennes, beauceup d'argines runniese prénation desfrir des cycles plus ou moine diveloppe de la Passim, Quitque evinque, l'oir de la faquée de Saint-Cillia, chapitieux à Saint-Vertaire et su china de la Deurada à Toulouse.
2. V. supra, p. 60 et s.

les formes et de toutes les dimensions, que l'art chrétien reproduira inlassablement à partir du v'siècle, se couvrisont également de perles et de cabochons. Toutes ces croix ne remontent évidemment pas directement au prototype du Golgotha. Elles reproduisent des croix pectorales, processionnelles, liturques et autres, que la pieté multiplia dans tous les pays chrétiens à cette époque. Il n'en est pas moins probable cependant que la mode de ces croix d'orfevverie se soit répandue en partant de l'exemple donné par l'ex-voto imperial du Golgotha. De toute laçon, l'envahussement par les images de la croix de l'art chrétien, qui pendant plusieurs siècles l'ignora complétement, est imputable au culte de la relique de la vraie croix fondé à l'époque constantinienne à Jérusalem, et étendu presque aussitôt à la chrétienté entière, avec le concours enthousiaste de lous les milieux chrétiens, y compris les grands théologiens de la Cappadoce.

A la propagande orale et écrite qui se fit autour de ce culte dans la deuxième moitié du 1rt siècle, il faut joindre l'effet de l'apparition d'une croix lumineuse sur le ciel de Jérusslem, en 361½. Cette théophanie nouvelle se lixa si bien dans l'imagination des foules qu'elle fournit aux iconographes un thème plastique, presque aussi populaire au v'e siècle que la croix votive du Golgotha. Il suffit de rappeler quelques-unes de ses représentations les plus célèbres, par exemple dans la calotte du mausolée de Galla Placidia et de l'église de Casaranello, dans l'abside de Sainte-Sophie de Salonique\* et au sommet de la voûte d'un mausolée chrétien à Solia, en Bulgarie\*. Elle se profile sur un ciel constellé (Havenne, Casaranello) en fonction de ce culte et comme son reflet. Les figurable qu'en fonction de ce culte et comme son reflet. Les figurable qu'en fonction de ce culte et comme son reflet. Les figurable qu'en fonction de ce culte et comme son reflet. Les figurable qu'en fonction de ce culte et comme son reflet. Les figurable qu'en fonction de ce culte et comme son reflet. Les fi

ultérieure du thême artistique de la croix, que l'econographic chrétienne en doit la généralisation au grand culte fonde a leuvalem auprès de la relique insigne viventée par sainte Helène. On n'exagèrerait pas en affirmant que éest mémant à ce thème que le culte des reliques, dans l'ensemble de ses manifestations, a posé son empreute la plus marquée aur l'imagerie chrétienne.

Il a failu peu de temps pour faire du signe de la ruix, tracé aur les monuments et les objets portatifs chrétiens, une image si familière qu'on oublia apparenment et le temps ou elle ne servait pas encore de principal symbole aux Chrétiens, une image si familière qu'on oublia apparenment et le temps ou el tes liens qui la rattachaient primitivement au culte de la relique du Golgotha. Cependant, dans un domaine auquel nous revenons souvent, celui des objets spetropaiques, le souvenir de la relique s'était perpétue plus longtemps qu'ailleurs. Je pense aux croix pectorale, les occapia, et aux reliqueires cruciformes qui abritaient queiquefus un fragment du a vrai bois s. Jusqu'à l'évoque moderne, les chrétiens qui donnaient à ces objets la forme d'une cruix leur reconnaissaient par la même une parenté avec la croix du Golgotha. Leur valeur apotropsique leur venait de cel aspect cruciforme, auquel s'ajoutait parfois la présence immédiate d'une parcelle de la croix authentique. Théoriquement, elles remonnaient toutes à la première de ces croix chargées de puissance divine, celle qu'on vénérait au sunctuaire du Golgotha. La présence d'une choptamues, sur quelques-unes de ces croix-amulettes sonigne l'idée de puissance divine qu'elles renferment. Les figurations, d'autre part, les rattachent plus étroitement à l'iconographic pales tinienne qui nous occupe. Ainsi, une pêtite croix en or de la collection Dzialinski à Goluncho (pl. LXII. 4, 5) est décerée d'une image de l'Ascension, selon un des deux types iconographiques des ampoules : Christ porté par des auges, dans une auréole ovale, et Vierge orante vue de profil. Sur une raréole ovale, et vie

<sup>1.</sup> CVHILLE DE JERUSALEM: MINSE, P. G., 33, 1176-1177. Philostores, 3., Socrate, 2, 28. Socrate, 4, 5. Cf. aussi. P. Bartirot, dans Rôm. Quart., 1895, p. 61 et 94.

2. Van Bracken et Cloutor, I. c., p. 92, 113, 182.

3. Kr. Miatev, La printure décordice de la nécropote de Serdica, Sofia, 19.

93.

ole de Serdica, Sofia, 1925.

KONDAKOV, Bosseyr. Biogeometric, 1, 76: 176. Fethner, Cell, de callesi de Galtechne, 1897, p. XVIII.
 KONDAKOV, L. C., II, 5g., 60.

antion, Dieu montre sa présence aux hommes. Le rapprochement de la croix, de l'Ascension et de la Transfiguration, a pu se faire en vertu du même principe que dana les absides (v. suprei). On voulait dire que cette croix signifiait : Dieu est avec celui qui la portati sur sa poitrine.

Le domaine des croix apotropaïques ne s'arrête poa aux objets portatifs. Il existe, en effet, un groupe de décorationa murales qui, répondant au besoin de protèger une salle chrétienne, un byogée ou une église contre l'Ennem de Dieu et de ses fidèles, vivants ou morts, chargent pareillement les images de la croix de fonctions apotropaïques. Ces décorations qui, réduites à leur plus simple expression, n'effrent que des sujets prophylactiques, forment un groupe assez homogéne. Les exemples que j' si pu réunir vont du vé sinon de la fin du vé sicle au xx-xx. Ils comprennent deux éléments essentiels (en dehors des ornementations purement, décoratives) : des croix triomphales de types différents et des inscriptions religieuses, toujours les mêmes. L'emplacement de ces signes et des inscriptions est significatif : les croix sont fixées pour la plupart, soit auprès des ouvertures, fenêtres et portes, par lesquelles les démons pourraient essayer de pénêtrer dans le local, soit sur les arcs et les voûtes, c'est-à-dire dans les parties les moins stables de l'édifice, que le Malin pourrait être tenté de renverser. Quant aux inscriptions apotropaïques, si on les trouve quelquefois au-dessus des portes et au-dessus des emplacements à la protection desqueis on tient tout particulièrement (par exemple au-dessus des arcosoliu avec leurs tombeaux), on les transcrit le plus souvent en une seule ligne le long de la corniche des murs, de manière que les paroles de l'invocation qu'elles traduisent établissent autour du local comme une zone de protection infranchissable pour les démons!

1. Sur les imocriptions apotropaiques, su-dessus des portes, dans les maisons chrétiennes « devant le face de l'emnemi » et sur l'emploi du nom du Christ « de la cruix, pour combattre les démons, v. F. J. Donce, IXOVS, J. 1928, 9. 623 et s. : Der Hausschöft het den Christen (textes épigraphiques et citations de Julies I Apostat, saint Cyrille d'Alexandrie, saint Athanase, etc.). V, aussi saint Athanase, dans Meerraucous, Coll. 2008, II, p. 104 — Bulletine, 1896, 27, 20, 60, 100 paires en pareils cas, les signes et les paroles qui arritaient les forces du Med sanctifisient en même temps le local « on tes reproduissit » saint Anguadin, Sermun 181 de tempors ou de symbolo, « tout ce qui doit être asactifié est connacte par ce signe de la croix du Seigneur, avec l'invocation de nom du Christ » (Microse, P. L., 40, 1192).

Ce genre de décoration apotropaique a di êtra cris primidans deux chapelles sepulcrales (conserved de l'experiment pour les hypogées funcirence. A Neutch-Pantingués,
dans deux catrémités et au milieu de limitaires qu'es sécle, les
deux catrémités et au milieu de inacriptions. L'une de
celle circiproduit, dans les deux épondes et productions de l'est égaux.

1. J. Kulandurekii, dens Materiaty po archest. Rossis, nº 19, 1896, Appendice, p. 61 et s., pl. XII.

2. Dr. Mussen, du Bursson set le P. Moutranne, dans Mélanges de l'Unit. Saint-Joseph de Regiruth, XIV, 1929, p. 181, pl. 14V. — Toujoure en lyrie, v. le tombeux de Kuis-el-Benkt qui n'a été décoré que de exist intertés dons des cercles verts et su détachant sur un fond jeane : Anex. Millandure de Kuis-el-Benkt qui n'a été décoré que de exist intertés dons des cercles verts et su détachant sur un fond jeane : Anex. Millandure d'un lypuque na Millandure d'un propriée na Thébadde qui présentait une grande creix un milles de docs autries, plus pétite. (Ruiletino, 1879, p. 30 et s.) et certains sarrophages marqués de trois ceiux, a Millan et le Bavenne (p. ex. Garanduce), i.e., pl. 391, 3; 304, 1-2).

Dans les Balkans, la nécropole paléochrétienne de Sofia.

Serdica offre deux exemples de chambres funéraires décorées selon le même principe. L'un des deux monuments pourrait dater de la fin du ver siele ou du début du ve. Il se pareit ainsi en tête de tout le groupe des décorations apotropaques connues. Comme à Homs, on n'y trouve que des croix triomphales, plus grandes et plus petites, fixées au milieu de herceau et au milieu de chacune des parois du tombeau. La deuxième sépulture, plus tardive (ver siècle), réserve le même emplacement aux croix, mais leur ajoute, en dehors d'un couple de paons symétriques, une longue inscription qui fait le tour de la chambre sépulcrale, à la hauteur de la corniche. L'emplacement en est exactement le même qu'à Kertch, matheureusement, l'auteur de l'aquarelle qui figure cet hypogée, inaccessible actuellement, ne s'est pas donné la peine de reproduire exactement ce texte. On ne saurait rien dire, par conséquent, sur son contemu?, mais le rapprochement avec les œuvres conservées, celles de Kertch et d'autres qu'on verra plus loin, nous permet de supposer qu'à Sofia aussi c'était un psaume prophylactique ou une invocation.

Après ces mausolées certains, je citerai une chapelle à Assioti', installée par des moines coptes à une époque indéterminée dans une grotte sépulcrale pharaonique. Aussi rigoureusement aniconiques que les décorations de Kertch, Homs et Sofia, les murs de cette chapelle n'offrent en fait d'ornement qu'une inscription unique, qui, remplagant la corniche, fait le tour de la grotte. Elle reproduit une intermiable invocation à la Trinité, à Adam, Éve, Marie, aux prophètes, « juges » {?}, martyrs et à divers saints locaux. Je ne sois si ce petit sanctuaire avait une destination sépulcrale missable invocation à la Trinité, à Adam, Éve, Marie, aux prophètes, « juges » {?}, martyrs et à divers saints locaux. Je ne sois si ce petit sanctuaire avait une destination sépulcrales missau moyen d'un texte de prière semble bien empruntée su décor funéraire.

mous font assister par consequent à un transfer dans des primitivement aux mausoles, et ce exemple d'estation intéresse directement l'étude des origines de la décoration que tait destina intéresse directement l'étude des origines de la décoration occupé par l'imitation d'un socile en mariters polyvèmes est surnonte d'une large bande en mariters polyvèmes est surnonte en la corniche de l'ancient en la contrait de l'ordonnance décorative de la tions, les murs sont laissés en blanc, et sur ce fond un senis plusieurs grandes croix triomphales qui surnous les muss et détachent les textes de qualques autres invocations et le milieu des murs, les autres les cadres des fenêtres. L'intencion de la l'egande EMMANOYHA, qui nous rappelle les objets prophylactiques, se lies à côté de la plus importante de ces croix, tracée au-dessus de l'entrée.

C'est une programme presque identique que nons trouvum dans le décor de la chapelle 20 de Baount\*, plus modeste et plus petite que la précédente : une bande ornementale à la hauteur de la corniche est accompagnée due inscriptions ci ne face de l'entrée, une immense croix dresse.

C'est une longue invocation à Dieu et aux saints. Une seule image en dehors et au-dessus de cette zone d'ornements et d'inscriptions : en face de l'entrée, une immense croix dresse.

Cette fois, elle est accompagnée due la fameus formis l'inscriptions : en face de l'entrée, une immense croix dresse.

Cette fois, elle est accompagnée de la fameus formis l'inscriptions : en face de l'entrée, une immense croix dresse.

Cette fois, elle est accompagnée due a fameus formis l'inscriptions : en face de l'entrée, une immense croix dresse.

<sup>1.</sup> Mraruv, k, c, p, 5 et s, t6 et s. L'inscription n'a pas été transcrite en temps utile.

2. M. Marrav (k, c, p, 6) se contente de dire qu'elle présentait « une acclamation pieuse d'un fils à son père « Mais il y a tout lieu de croire que l'inscription n'a pas été déchiffée lors de sa découverte, et il soulit d'en prendre en considération la longueur, ainsi que l'emplacement, pour soupconner un contenu différent.

Serent, 3. Clicoxt, dans Annales Serv. Antiq. Egypte, 9, 1908, p. 220-221.

CLEDAT, dans Mêmoires de l'Inst. du Coire, XII, 2, 1906, p. 103 et a.
 CLE CLERE, Hist. eccl., XI, 29 (= Hufin, H. 29) qui rapparte que dans le Sère-péum, après sa désaffection, en mit se signe de la critx de Seigneut sons la forme de l'ankh partout où, jusque-lei, il y avait des unages de Sèrepis, dans les entrées, dans les fenéters, aur les murs, les colonnes, sic.
 CLEDAT, L. c., p. 119 et s.

des décors apotropaiques et qui confirme la fonction religieuse.

La date de ces chapelles coptes n'a cet êt précisée jusqu'és, ver siècle. Chronologiquement, elles suivent donc de pres les monatiques emprende et les suivent donc de pres les monatiques emprunde et les suivent donc de pres les monatiques emprunde et les suivent donc de pres les monatiques emprunde et les suivent donc de pres les monatiques emprunde et les suivent donc de pres les monatiques emprunde et les décoration pents.

La chapelle 20 de Baoult et celle d'Assiout pourraient être postèrieures.

Mais c'est un groupe d'œuvres cappadociennes qui nous apprend aurtout que l'usage de ce genre de peintures s'est prolongé bien au delà des derniers siècles de Sinassos et de Djemil, à d'autres siudes à Zibé et près de Tchaouch-in, dont les décorations peintes offrent surtout des croxt, des inscriptions et des ornementations<sup>1</sup>. Des croix de toutes les dimensions, et parfois immenses, y occupent le plafond, se dressent sur les murs des absides, remplissent les écoinçons des litanies, comme à Baoult (et alors elles se développent tout au long de la corniche conformément à la tradition que nous avons pu suivre depuis le v\* siècle), soit des invocations plus brèves, proclament la puissance protectrice de la croix. Comme les figurations graphiques de la croix, ces légendes tracées sur les murs cherchent à retenir cette puissance dam le local qu'elles décorent. L'absence de toute image figurés dans plusieurs de ces chapelles les a fait attribuer à l'époque iconoclaste. Le rapprochement au consques, est de nature à compromettre cette hypothèse. Sans doute, le genre des ornementations déployées les classe parmi les œuvres teix postèrieures aux fresques de Baoult. Mais rien n'oblige à rattacher à l'époque iconoclaste. Le rapprochement avec des œuvres bien antérieures, mais également amiconiques, est de nature à compromettre cette hypothèse. Sans doute, le genre des ornementations déployées les classe parmi les œuvres très postèrieures aux fresques de decoratio

JERPHANION, L. E., I. p. 63, 65, 143, 504 et s., 581 et s.; II. p. 105 et s.
 146 et s.; pb. 154, 155. — A titre exceptionnel, des images de saints perovises, remplacer, comme signes apotropalques, les craix traditionnelles. Anni, un femme de Laodicée els nivra reignes rois obsess nivra étaisses des mages des sainte Anargyres: Garacucci, L. E., I., p. 594.

que d'un dérivé de l'iconographie de la croix triomphale à la manière palestinienne, car le signe de la vision constantimenne n'a commencé à être identifié avec une croix qu'à partir du ve siécle seulement, tandis que la croix du Golgotha a fait son apparition en iconographie dès avant 400 (Sainte-Pudentienne). Retenons surtout, dans ces deux chapelles de Baoutt, les légendes qui accompagnent les images des croix que ce soit EMMANOVHA ou NIKA qu'on ajoutat au signe lui-même, on faisait apparaître ainsi la puissance divine contenue dans la croix et dans son image, on soulignait son rôle apotropaique dans ces décorations.

Enfin, une troisième chapelle de Baoutt, celle qui porte le nº 27°1, avait une décoration semblable. Certes, le socle y portait quelques médaillons avec des figures qui étaient probablement des personnifications de vertus. Mais, en dehors de ces figurations qui n'avaient rien de sacré, le décor restait strictement aniconique. Lei encore, une bande ornementale formait corniche sur tous les murs, el une longue invocation, tracée au-dessus de cel ornement, faisait avec elle le tour de l'oratoire. Quant au haut des murs, on y retrouvait le fond blanc uni sur lequel se détachaient, cette fois, non pas les croix normales, mais, au milieu de chaque mur et entre les fenétres, l'ankh égyptien dans son adaptation chrétienne, qui peut être considéré comme un équivalent copte de la croix triomphale. Ces images de l'ankh, sur les murs de la chapelle copte, étaient accompagnées de représentations de l'aigle symbolique, qui représente ici plus nettement que jamais la Trinité triomphale. Les lettres A et Qu trois fois répétées, en imitant le motif de l'iconographie officielle de l'Empire, qui faisait élever de la même façon par l'aigle romaine, l'image lauriat élever de la même façon par l'aigle romaine, l'image lauriat du souverain triomphale. Tois fois répétées, en imitant le motif de l'iconographie officielle de l'Empire, qui faisait élever de la même façon par l'aigle romaine, l'image lauriat du souverain

<sup>1.</sup> Ibid., p. 149 et s.

2. Par centre, l'aigle en tant que symbole du Christ (Apor. N.H., 14) est
assez fréquent, surfout en Egypte: Srazvoowax, Ibid. a. hopt. Kunst, p. 78;
Calad. du Musée du Care, hoptane Kunst, p. N. XVII. Cruw, Calad. du Musée
du Cuire, Coplic Monuments, pl. XLI et s. S. Boxervalle, dans Milanger Foc.
orient, de Begreuth, V. p. 137, 175. Cumowr, Bl. syr., p. 67, 113.

opposition à l'imagerie sacrée que les auteurs de ces peintures y deployèrent leur cycle de figurations aniconiques.

Les chapelles cappadociennes offrent les exemples les plus tardifs de décorations apotropaigues. Leur représentant le plus illustre date de l'époque justimenne. C'est la décoration en messaiques de Sainte-Sophie de Constantinople, qui remonte à la fondation de la Grande Église par Justinien les Dépourue d'images de Diru, des saints, de personnages et de scènes historiques ou symboliques qui comprendraient la figure humaine, la première décoration de Sainte-Sophie était aniconique. C'est tout au plus si on pourrait lui attribuer, en fait d'images figuratives, les quatre chérubins des pendentifs de la soupole principale, inspirés peut-être par les fameux chérubins en or qui protégeaient l'Arche de l'Alliance dans le Temple de Jerusalem. La comparaison de Sainte-Sophie avec le Temple de Salomon, que des textes de l'époque prétent à Justinien, autorise cette hypothèse. Mais on remaquera surtout que ces figurations occupent à Sainte-Sophie in même emplacement qui, à Bagawat, dans deux mausolées à coupole, est réservé soit à des croix triomphales, soit à des aigles assimilés, on l'a vu, au signe apotropaique de la croix Les chérubins de Sainte-Sophie, fixes sur les pendentifs, c'est-à-dire la où la coupole rejogranit les murs droix, pouvaient avoir une valeur apotropatque c'une légende, qui n'est pas postérieure au 1x\* aiècle, ne nous montre-t-elle pas les constructeurs de la coupole de Sainte-Sophie introduisant des reliques de saints entre chaque paire d'assisses et accompagnant de Te Deum répétés les travaux à cette voûte mmenne? Mais aurtout, on constate qu'à Sainte-Sophie un seul genre d'images religieuses vient interrompre les ensembles strictement ornementaux de la décoration : au rez-de-chaussée, les intrados de toutes les fenêtres et les lunettes du aarthex ainsi que les infrados des arcs dans les collatéraux de la nét, portent sur un fond d'or uniforme des ceresentations de croix isolées\*. L

1. In Bocs, Materiaux pour l'aris, de l'Egypte ched., p. 11, 20, 26-31, 32-32, g.l. VIII et « . XIII-XV, XVI, et le « l'Egypte ched., p. 11, 20, 26-31, 32-32, 2. Dave la chapselle 17 de Broott, dont on a retrouvé intacta les pendentité de la coupole, ceuveré partaient les images de martyre-cavaliere, autres protectiers paissents, sapables de garantie la durée « méhemhable » de la voite. 2. V. vigre, p. 113.

4. SALENNERSO, Michelatice.

4 Saksenesse, Allehristliche Hundenhmute von Constantinopei, Berlin, 1855, pl. XXIV. De belles plut dans Th. Wattrzscons, The Massics of St-

tures et dans les voûtes est exactement celui des croix dans viens de rappeler. On peut dire par consequent que l'éditer croix (el des charpeles de la chapelles du v' et de ve selée que pe de la Grande Egline a été confié à la garde des l'éditer croix (el des chérubins ?) sun même tirre des images de la ments de la fin de l'artiquit, se contemporais et les Sophie les principes des décorations anécesques de leur des images de la ments de la fin de l'artiquit, se contemporais, et les Sophie les principes des décorations anécesques de leur temps!. Cétait un programme justifiable du pout de vue religieux et qui s'appuyait ser une tradition perfaitement orthodexe. Point n'est besons, par conséquent, pour expluques l'absence d'images acrese à Saute-Sophie, de luies intervenir l'hypothèse d'une influence monophysite.

La place exceptionnelle que la croix pentetrire tient dans toutes les décorations apoltropaiques fact de celles-ri l'un des groupes les plus suggestifs des ceuvres monmentales unspirées par le culte de la vraie croix, et qui, par ses organes, tous raméne par conséquent sux grands sanctuaire du Gelgotha. Ignorant tout de la décoration intérieure des mestjuit constantiniens à Jérusalem, nous ne pouvens certes pas affirmer que les ensembles apotropaiques que nous venze d'analyser imitent directement les mossiques de ces églises. Mais il est fort probable que le modele siéal de ce type de décor, qui réservait à la croix tromphale et protectrue à place centrale, avait été crée dans l'un des sanctuaires qui abritaient l'insigne relique du Golgotha ou en étaient vanimente, et qui par se organes dons de de Monza et de Bohiso, les médifies et les reliquaires d'orgène palestimienne, et qui par le lurs mages offrent plauseurs variantes du thème de la théophanie sur les autres intages evange liques du cycle créé auprè des sanctuaires commémoratifs des Lieux Saints, on a pu admettre que ces figurations de la croix remontent à des peintures monumentales des morpris du Golgotha, et plusieurs églises anciennes semblent

Supplie of Jalankel, Preliminary Report on the First Year's Wark, 1931-1932, N. 1. A Papproduct of one images de la croix, Sales and automotio for plant of the present of the contribution of Malin, his croix qui, as q'et a ser under set plant ford, marginal, de loir sécas les chapitesux, les carandos et la contribution de loir sécas les chapitesux, les carandos et la contribution of the parties dans les défines et les manues deritaines de tous les jusqu'.

de la croix triomphante. La grande popularité du thême, qui n'est que normale étant donnée l'importance prise de honne heure par le culte de la croix, a eu pour conséquence la création parallele de plusieurs types iconographiques, sensiblement équivalents. J'imagine qu'en bien des endroits iles artistes ont ajouté des interprétations personnelles aux modèles qu'ils recevaient de Jérusalem, et qu'il serait vain par conséquent de chercher dans toutes les cruvres de cette espèce des imitations directes de prototypes du Golgotha. Mais les ceuvres palestiniennes authentiques, telles que les ampoules, nous certifient d'autre part que la tendance à varier l'expression iconographique du thème de la théophanie sur la croix s'était manifestée déjà à d'érusalem; d'où il résulte qu'on ne saurait refuser l'origine palestinienne à plus d'un type à la fois des images de la croix ou du Crucifiement, sous prétexte qu'ils étaient plusieurs.

Rien que sur les ampoules, nous voyons ainsi plusieurs variantes de ce thême : croix ordinaire en barres étroites et égales (pl. LXI, 1) et croix formée de feuilles de lauriers (pl. LXI, 2 et LXII, 1); au-dessus de la croix une image du Christ, mais soit un buste enfermé dans un clipeus (pl. LXI, 1), soit un buste sans médaillon (pl. LXI, 2); zoit le Christ siegeant dans une auréole étoilée ovale (pl. LXII, 1). Jésus sur la croix et généralement entouré des deux larrons crucifiés, et le bois de la croix y est adoré par deux pèlerins agenouillés ; mais parfois des anges viennent remplacer les larrons et les fidèles (pl. LXII, 1). Ajoutons que, sur la médaille-amulette publiée par Schlumberger¹, le Christ est représenté en pied devant la croix, et que le reliquaire en bois du Museo Sacro du Vatican (pl. XLVII, 1), encore plus favorable à l'image « historique », introduit dans son cycle palestinien une scène du Grucifiement qui rappelle la fameuse miniature de Rabula (586) : un Christ en colobium devant la croix, deux larrons crucifiés, le porte-lance et le porte-éponge\*; enfin, la Vierge et sa

larrons. Bref, on constate que, vers le vir siècle tout su offrait une variété curieuse de la Passion, en Palestine même, assex différente.

On ne saurait donc s'étonner en retrouvant, dans les peintures des absides de certains sanctuaires archiques, et schématique à la scène d'albre historique, et une et se ces types qui vont de la composition abstraite et les autres semblent se rattacher à la tradition et qui les unes Comme le montrent les images sur les ampoules et reliquaires de Cres Sainte, l'une de ces versions n'en exchiait pas une j'évoquerai tout à l'heure pourrait à inspirer d'une peinture d'abside, dans un mariprium de Jérusalem, sans écarte une dérivation analogue pour un autre groupe d'images absidiales.

Une première version — croix dresses isoles dans la voûte de l'abside, d'un dessin qui rappelle les croix des décorations apotropaïques — a connu un succès considérable à Bysance, aux environs du vir siècle. On en signale la prisence dans l'abside de Sainte-Irène à Constantinople, de Sainte-Sophie à Salonique, de la Dormition à Nicée-Mais déjà vers 430 saint Nil recommande de limiter à une croix la décoration de l'abside, et le texte où l'on puise ce renseignement a été cerit au Mont-Sinni, c'est-à-dire dans l'arire d'influence directe de l'art palestinien. L'hypogée de Homs-Emisse's ofte un exemple conservé d'une croix semblable, dans une petite abside du v's siècle, et la encore, comme en Égypte et en Cappadoce qui fournissent des images analogues, mais postèrieures, on se trouve dans des provunces qui sabirent pendant longtemps l'ascendant de l'iconographie palestinienne.

C'est plutôt la croix de la théophanie de 351, également palestinienne, que saint-Félix, à Nola, dans les dernières années du rve siècle, une saint Paulin fit représenter dans l'abside de l'abside de Sainte-Pudentienne y reprodusirent, nous l'avona rappelé plus haut, la croix votive réelle du Golgotha. Enfin.

<sup>1.</sup> SCHLEMBERGER, dans Byz. Zeil., 2, 1893, p. 187 et s.
2. Cas deux personnages avec leurs instruments-attributs, et le coup de lance porté au finne du Christ ent dé leur succès ches les iconographes, à leur qualité de témnion sociaires de la théophanie du crucifiement et à la symbolique du aung et de l'eau qui coolèrent du fianc de Jésus. On trouve tout cei dans les catechèses de saint Cyrille de Jésusalem qui nous ont révèlé, miscus qu'ancum autre texte, la valeur religieuse de l'imagenie palestimenne primitive. Catéchèse, XIII, 8, 20 et s., 29 : Mions, P. G., 33, 781-784, 797 et s., 805-808.

Walter Gronge, The Church of St-Eirens at Constantinopte, 1912, pl. 17.
 Dienl, Le Toursenau et Salanen, Mon. chrd. de Saionique, pl. XLI. Th. Scasim, Die Kaimesis-Kirche von Nikaia, 1927, p. 29, pl. XX.
 Epist. 4, 61.
 V. supera, p. 279.
 Paulin, Epist. XXXII, 10, èd. Hartèl, p. 286.

à-dire à l'époque des ampoules et des reliquaires de Terre Sainte, an s'inspira de deux de leurs types iconographiques préférée, en les fixant, une fois de plus, dans les absides: la creix munie de l'image cilpealu du Christ (type dit du « niketerion ») et le Crucifiement d'allure « historique », avec le Christ en colobium, le perte-lance et le porte-éponge. Les exemples du premier genre sont : dans l'abside de Saint-Apollinaire-in-Classe (pl. XLI, 1) qui, nous l'avons observé déjà, doit à la Palestine l'ensemble de sa composition centrale; et dans l'abside de Saint-Étienne-au-Mont à Home; qui par ailleurs s'inspire peut-être de l'architecture du Saint-Sepulcre. Vers la même époque, sur un mur de Sainte-Marie-Antique, un fresquiste trace trois images identiques du « niketerion »? Quant au type « historique » du genre palestinien, on le trouve sur le mur de chevet du chour de cette même église et dans la niche absiduel du marigrium annexe des Saints-Cirycus-et-Julitte (début du viru siècle). D'une iconographie plus concise, la deuxième de ces fresques reprend presque trait pour trait (moins les larrons) l'iconographie du reliquaire du Museo Sacro (pl. XLIV, 3 : ne pas tenir compte des symboles des évangélistes reconstitués, à tort, par Grûneisen). Gelle qui surmonte l'abside principale de Sainte-Marie-Antique fait du Crucifiement palestinien le centre d'une immense composition, avec des séraphins, des anges, des hommes de tout rang se pressant autour de la croix pour l'adorer : développement singulier du thème ébauche par les immense composition, avec des séraphins, des anges, des hommes de tout rang se pressant autour de la croix pour l'adorer : développement singulier du thème ébauche par les images des ampoules, avec leurs anges et leurs pelerins en prière, de part et d'autre du bois de la croix. On ne saurait dire jusqu'où exactement va l'imitation de modèles pales-timiens, dans cette dernière composition, qui annonce par le dynamisme des figures les grandes compositions carolingiennes. Mais comme une mitati

Van Benceze et Guoutov, I. e., p. 205-206.
 Geffennen, Saint-Marie-Antique, pl. LVII. — Sur l'erigine du cerchioné qui accadre ces cruts (vismo à Jérusalem après l'invention v): Jügz. Leil., 1885, p. 231.
 Geffennene, I. e., pl. XXXVI, XXXIX, L-LII et p. 140 et s.

defendu d'attribuer su modelle palestinien de Banta-Maro,
Antique, en debors de l'iconographie du Grucifiement properties
ment dit, le motif des foules d'adorateurs de locale anombreux textes qu'on y reproduit, à côts de l'image, steat
magnifient la puissance de Dieu et annoncent a dorification
dans la passion et la deuxième paroussi.

Tout compte fait, il s'agit, dans la fresque du chevet de
Sainte-Marie-Antique, d'une reprise de thème de la théphanie-vision, avec cette seule particularité que de chevet de
Grucifiement y a pris la place de l'apparation de Deu
pendant l'Ascension ou dans telle vision d'un prophete.
Or, il est conforme à la tradition des théophanies des shieles
Baoutt et que nous les connaissons à Ravenne, Scheique et
Baoutt et que nous avons fait remembre à des mosalques de
martigria de Palestine<sup>8</sup>, que des anges, des sants, des ficie
viennent acclamer la vision divine. Et pour rapprocher pie
étroitement encore les deux fresques de Sainte-Marie-Antique
des œuvres orientales auxquelles elles s'appareutent, ches
vons que, dans la peinture du martigrium Saints-Gryune
Julitte, la théophanie du Crucifiement est fixe sa dem
d'une rangée de personnages qui, par leut choix, rappelle
près les figures alignées sous les théophanies absiduales

Baoutt : une Vierge trônant avec l'enfant en occupe le milieu, deux spôtres et les deux saints locaux les encadrent (et l'un d'eux, sint Quirycus, est représenté en orante, sous cette théophanie du Crucifiement, comme saint Apollinaire l'est sous la théophanie de la Transfiguration). L'analogie est complète, et il n'y a que les portraits des donateurs, à Sainte-Marie-Antique, pour lesquels les décors des absides orientales, avec théophanie-vision, n'offrent point de pendant immédiat sur les monuments conservés.

Ainsi, les deux fresques de la grande église romaine, tout en nous faisant connaître des images absidiales de la théophanie du Crucifiement (dont les chapelles de Baoutt et les sanctoaires archaiques grecs ne conservent plus aucun exemplaire), se laissent ranger, au même titre que les autres théophanies-visions des absides anciennes, parmi les reflets des peintures murales palestiniennes. Étant donné leur sujet, le prototype qui les inspira est à supposer dans l'abside de l'un des sanctuaires du Golgotha, tout comme les modèles premiers des autres images absidiales de la croix-théophanie, que nous venons de passer en revue.

## CHAPITRE VII

DE LA DÉCORATION DES MARTYRIA A LA DÉCORATION DES ÉGLISES

Dans les derniers chapitres consacrés à l'architecture, nous avons essayé de montrer comment le mariyrium s'était transformé en église de culte normal ou, mieux, ce que l'édifice ecclésiastique devait à l'architecture des mariyria. Le même problème se pose pour les images qui décoraient les murs et les voûtes des sanctuaires du culte des reliques, corps saints et lieux saints. Les décorations des églises normales doivent-elles quelque chose aux décorations des marigria, et en quoi exactement cette influence possible s'est-elle manifester?

Une difficulté surgit lorsqu'on tente de serrer de plus près ce problème, nous l'avons connue en étudiant la transformation du marigrium en église : la ligne de démarcation entre ces deux catégories d'édifices ne se laisse pas tracer avec précision en présence des monuments précis du v's au virie siècle. L'incertitude est plus grande encore lorsqu'i s'agit des décorations murales, parce que le nombre des décorations d'édifices qui ne seraient que des marigria est infime, et que, dans la plupart des cas, nous sommes amenés à opèrer avec des exemples de peintures fixèes dans des à opèrer avec des exemples de peintures fixèes dans des à opèrer des litenment à la fois du martigrium et de l'église-édifices qui tiennent à la fois du martigriu (voir les chapitres l'habitude de représenter dans les marigria (voir les chapitres l'habitude de représenter dans les marigria (voir les chapitres processes de l'imagerie particulière des marigria, peut quelque chose à l'imagerie particulière des marigria, peut quelque chose à l'imagerie particulière des marigria, peut

avoir retenu parallèlement des éléments de la décoration des églises ordinaires, et la distinction nette entre les deux parties constituantes est rendue d'autant plus difficile que l'imagerie des marlyria, on l'a vu, s'associe couramment à des sujets christologiques. Or, s'il en est ainsi, comment répondre à la question des influences possibles de la décoration des marlyria sur celle des églises, à l's fin de l'époque que nous envissageons principalement dans cette étude?

Éliminons tout de suite un petit nombre de cas où l'influence des décorations de marlyria est certaine : les scènes de la passion des saints et de leurs miracles, les figurations des martyrs rapprochés de la croix triomphale, leurs portraits, et, surtout, ceux qui les figurent en orante, s'inspirent en principe de modèles créés pour la décoration des martyria de ces saints.'

principe de modéles créés pour la decoration des martyria de ces saints.

La Vierge orante des absides des églises doit avoir la même origine. Il ne s'agit certes pas de faire dériver des décorations des martyria toutes les Vierges absidiales, ni toutes les Vierges orantes. La Vierge trônant, en reine-mêre, qu'on aperçoit dans les absides à partir du vie siècle (Parenzo), n'est qu'une réplique de l'image absidiale plus ancienne du Christ en majesté. Elle ne nous occupera point dans cett étude. Les plus anciennes images de Marie en orante restent aussi en dehors de notre sujet : celle de la dalle de Saint-Maximin, en Provence<sup>2</sup>, où, représentée seule, elle figure, dit la légende, l'une des diaconesses du temple de Jérusalem; celle du Goemeterium Mojus (pl. XXXII, 1), où Marie fait le mouvement de l'orante, tandis que l'Enfant se tient immobile devant sa mère (la destruction de la partie inférieure de cette fresque empêche de savoir si Jésus était assis sur les genoux de Marie). Ces deux figurations célèbres n'appartiennent pas à l'art des martyria, mais la fresque de la catacombe, contemde Marie). Ces deux figurations célèbres n'appartiennent pas à l'art des marlgiria, mais la fresque de la catacombe, contem-poraine des plus anciens portraits des martyrs, se rattache à l'art funéraire, et, fixée entre deux monogrammes du Christ (qui sont des équivalents de la croix), elle s'apparente aux figurations symboliques des martyrs rapprochés du signe triomphal du Christ. Comme ces saints, comme les défunts mis en présence du Christ ou de sa croix, Marie lève les deux bras et adopte ainsi le mouvement de l'iconographie typique des martyrs. Et, sur ce dernier point, même rencontre avec

la dalle de Saint-Maximien: Marie diaconesse prie dans le s'agit d'une chrétienne defunte) prie devant le chrest d'une de la coupole de Saint-Georges à Salonique prient d'ans intelligible. Bref, les deux Vierges-orantes archaïques prient dans intelligible. Bref, les deux Vierges-orantes archaïques prient dans intelligible. Bref, les deux Vierges-orantes archaïques prient dans intelligible. Bref, les deux Vierges-orantes archaïques ne sont étroits sont les liens qui unissent celle-ci aux Vierges-orantes exchaïques as ans rapport avec l'imagerie des mariprio. Mais bien plus des absides des égliases byzantines.

Deux fresques de Baoutt (pl. LVI, 1 et 2) en offrent les exemples monumentaux les plus anciena, auxquels il faut joindre les reproductions d'images absidiales semblables, sur les reliefs des ampoules palestiniennes (pl. LXI, 3 et 6), et de la porte de Sainte-Sabine (v. supra, p. 196). Les deux fresques coptes rattachent la Vierge orante à la scène de l'Ascension, mais les autres images prouvent que ce lien n'était pas obligatoire. On se rappelle, en effet, que sur les ampoules comme sur la porte, la Vierge est encadrée soit des douze apôtres, soit de deux apôtres, soit enfin de saint Jean-Baptiste et de Zacharie: le geste de l'orante prêté à Marie, dans cette sèrie d'images, n'appartenait donc pas exclusivement à l'iconographie de l'Ascension. En outre, l'un des peintres coptes qui semble introduire la Vierge orante dans cette scène évangélique, s'en détache en même temps par l'interprétation des figures des apôtres, le pense à la fresque de la chapelle 17 (pl. LVI, 1), où la Vierge est encadrée des douze disciples du Christ, immobiles et rigoureusement frontaux, tandis que dans les images normales de l'Ascension qu'imite la fresque de la chapelle 46 (pl. LVI, 2), leur extase est rendue par des attitudes mouvementées. En revanche, la rangée des douze apôtres frontaux se retrouve dans une autre peinture absidiale de Baoult (chapelle 42) où cependant la Vierge orante des attitudes mouvementées. En revanche,

V. supra, les chap. I et II du deuxième volume.
 Le Blant, Inscr. chrét. de la Gaule, II, p. 277, n° 433.

L. GARRECCI, L. c., pl. 479, 1.; V. aust la Vierge grante de l'urainte ad procespe de Jean VII, p. 103-104.

et de face : l'ordonnance de la composition est la même qu'à Baouit, mais il n'y est plus question d'aucune scène historique concrete.

et de face : l'ordonnance de la composition est la même qu'à Baoutt, mais il n'y est plus question d'aucune scène historique concrète.

Il s'agit certaimement dans tous ces exemples, comme sur la porte de Sainte-Sabine et sur l'ampoule palestinienne, de compositions symboliques, qui, inspirées ou non par des événements historiques précis, ont pour objet principal de représenter une vision divine et les témoins de cette vision (v. supra, chap. IV et V). La Vierge-orante, dans ces images absidiales ou dérivées de peintures d'absides, est le témoin principal de ces théophanies, et c'est à ce titre qu'elle a hérité des martyrs cet emplacement central, dans la conque du sanctuaire. Déjà saint Apollinaire orante, dans l'abside de son marlyrium, venait s'adjoindre ainsi en quatriem témoin de la théophanie du Mont-Thabor (pl. XLI, 1); et la composition de la mosaïque ravennate, par la juxtaposition d'élément historiques et abstraits, annonçait les peintures murales des absides de Baoutt et de Saint-Venance. En passant de Saint-Apollinaire-in-Classe à ces œuvres on ne voit en somme que la Vierge prendre la place du martyr. Cette adaptation a dù se faire dans les sanctuaires commémoratifs de Palestine, là surtout où, dans l'événement évangélique commémoré par le marlyrium, la Vierge apparaissuit à la fois dans le rôle de sainte titulaire du sanctuaire et, en tant que Théotocos, agent de l'Incarnation réelle, c'est-à-dire de la théophanie par excellence. A en juger d'après les peintures et les reliefs que je viens de rappeler, l'octogone de l'Ascension, au sommet du Mont des Oliviers, a été parmi ces marlyria où on a dû créer une composition monumentale avec la Vierge orante. Mais dans d'autres sanctuaires mariologiques, qu'on ne saurait préciser pour l'instant, d'autres images analogues, mais indépendantes, ont dû être réées parallèlement, et c'est d'elles que dérivent sans doute quelques-unes des compositions de Baoutt, des ampoules, celles de Sainte-Sabine et de Saint-Venance.

A la faveur du succès inouï du culte de la Vierge, ces for-mules iconographiques, avec la Vierge orante (comme d'autres, avec la Vierge trônant, dont une veriante qui la montre entourée des mages provient presque sûrement de Bethlèem)<sup>1</sup>, passèrent vite des martyria palestiniens aux églises du monde

entier. Dans les pays byzantins en particulier, une fois fosés jusqu'à la fin du moyen fige, et canno la la quita plus églises dédiées à la Vierge (par exemple la « Nouvelle Églis» consacrés au Christ et aux saints (par exemple la « Nouvelle Églis» consacrés au Christ et aux saints (par exemple la chapelle « Consacrés au Christ et aux saints (par exemple la chapelle archiepiscopale de Ruvenna dédiée à Saint-André » pl. XXIX, 2; Sainte-Sophie de Kiev, etc.). Il est possible que la messaque tribue àu rayonnement de la Vierge orante absidie la massique tribue àu rayonnement de la Vierge orante absidie la massique le moyen fige, tandis que, pour la période antérieure sux analogue et entourée d'un prestige égal! « A aucun moment, l'eunoclastes, l'église des Blacherness à pu offirir une image hien entendu, le type de l'Orante absidiele n'avait exclu d'autres représentations de la Vierge fixèse dans l'abside. Il en a été de même, on s'en souvient, des portraits monumentaux des saints dans la conque de leur sangirac ; sainte Agnès, dans sa basilique romaine, se tient dans l'abside, debout et de face (sans faire le geste de l'orante), comme la Vierge sur plusieurs absides célèbres, par exemple, à Toquie (prothèse), en Cappadoce, et à Torcello, près de Veniss.

Tout compte fait, le thême de la Vierge présentée au milieu de l'abside et surtout de la Vierge corante absidise, dans les églises de culte normal, remonterait aux marigni palestiniens, et par là à la décoration des marigria antiques. En dehors de ces cas précis, mais isole, pour évaluer l'apport possible des décorations des marigria à celles des églises, souvenons-nous non pas des sujets qui varient d'un monument à l'autre, mais du thème central de l'iconographie des marigria. Car, si nous ne pouvons préciser les limites exactes de leur répertioire iconographique, nous avons pu constater, à travers les images qui le caracterisaient le mieux, la constance du thème des théophanies. Dans les images des visions, comme dans les représentations d'allure descriptive, se

On se souvient que, d'après une tradition arabe, les Perses au vir sièch aient aperçu cette image sur un mur du vanctuaire de la Nativité à Bethlèem

Sur la Vierge-orante dans l'abside des Blachernes : Nosnaxov, l'h Bogomateri, 11, p. 55 et s.

En principe, l'imagerie des martyria prolongeait ainsi la relique elle-même. Or, s'il en est ainsi, c'est la pénétration dans la peinture monumentale des églises du thème des théophanies sous ses spects différents, qui pourrait nous donner la mesure de l'imfluence de l'imagerie des martyria. Nous l'observerons sur deux séries de faits parallèles, à savoir sur les fresques des oratoires de Baoutt et aur les peintures christologiques des églises de culte normal, entre le v\* et le vm\* siècle.

1. — Dans un certain nombre d'hypogées chrétiens et d'églises ou chapelles monastiques, coptes et cappadociennes, nous avons observé un type de décoration qui ne comprenait pas d'autre figuration que des croix et où une longue inscription faisait le tour de la salle cultuelle à la hauteur de la corniche! Tandis que dans les hypogées ces inscriptions reproduisaient des passages de pasumes, c'est la Trinité, les anges et surtout les saints que les décorateurs des chapelles coptes chargeaient de la méme tâche de préserver les locaux du culte. Car si, étant donné leur emplacement, ces inscriptions servent à un but apotropaïque, il s'agit cette fois d'invocations qui énumèrent les saints personnages susceptibles de protèger la chapelle. Comme dans tout texte prophylactique, les auteurs de ces inscriptions pensaient retenir ainsi, à l'endroit où ils fixaient leurs noms, la puissance surnaturelle des personnages invoqués. Or, il existe un certain nombre de chapelles coptes où des images viennent se joindre à ces textes apotropaïques, et l'examen de ces œuvres nous permet de surprendre la naissance d'un type important de décoration murale chrétienne. Ainsi, dans une chapelle d'Assiout! la bande de la corniche sert à contenir les noms des mêmes saints qui se trouvent représentés juste au dessus des mêmes saints qui se trouvent représentés juste au-dessus des mêmes saints qui se trouvent représentés juste au-dessus (seuls des fragments de ces portraits sont conservés): formule intermédiaire, semble-t-il, où les images peintes des saints invoqués remplacent les paroles de l'invocation écrite, mais où la place qui, jusqu'alors, était réservée à la prière écrite est utilisée pour l'énoncé des noms des saints protecteurs. Une autre chapelle, celle-là en Basse Thébaïde, offre un autre exemple « de transition » : la longue inscription grecque

V. supra, p. 278 et s.
 CLEDAT, dums Serv. And. Egypte, 9, 1908, p. 220-221. G. LEFERVAE, 1866, p. 57-56.

qui y fait le tour de l'oratoire reproduit certains venete des pasumes 118 (1-3), 31 (1-2), 40 (1-2), 127 (1-2) et l'incipi prophylactique et sous la corniche qui leur sert desse dans un het a a jouté les noms des personnages qui étaient représente on trouve une autre forme intermédiaire, qui, cett l'il. 1) place entre les décorations anconiques où des roix occupaient partie de la décoration anconiques où des roix occupaient partie de la décoration est réservée à des aints alignés. Dans le cas présent, ce sont déjà des saints alignés. Les panneaux supérieurs des murs. Mais, comme si l'artiste voulait rappeler que la fonction de ces images na se daisinge guére de celle des croix prophylactiques qu'elles remplacent il donna à tous ces saints personnages le gaste de l'orante. Rapprochés les uns des autres, les bras levés des saints forment ainsi une barrière infranchissable aux démons.

Dans la plupart des autres chapleles, à Boutt ou à Saqqars, on ne voit plus ni de ces chaines de protecteurs portraitures, ni d'invocations formant centure autour de la salle. Mais les invocations inscrites sur les murs ainsi que les portrast des asints, y sont toujours aussi nombreuses et se présentent toujours comme deux formes parallèles d'un même appl à la puissance bienveillante des personnages sacrés. Quelques exemples d'invocations tracées sur les murs des chapelles préciseront les noms des protecteurs auxquels on recourt. Baoutt : 1. Trinité, prophètes, apoutres, martyrs, notre mère bênie (Marie), notre père Apollo, Auoup, Phil (et de nombreux autres saints) ; des saints, sois vainqueur et sauve, o Christ, Jésus-Christ, Jésus

LEFERVER, L. c., p. 250-284.
 V. auxai les differents personnages, dans la coupcie d'un musuelle de Bagawat (notre pl. XXXIX), 2) qui, représentée côte à côte, finit tous le geste de la prière : Marie, Noé et su famille, Jacob et naturellement le personnification de la - Prière : Daniel fait le même mouvement, mais it sai separe des vutres corantes par une personnification de la « Justice » qui ne le reproduit point.

MARTYRIUM

personnages de l'Ancien Testament), patriarches, apôtres, les vingt-quatre vieillards, les martyrs, Apollo, Anoup, Phib (et une sèrie d'autres saints) et tous les saints : Quibbel, Excavadions al Sagaqura, p. 36, nº 27, pl. XLVI, 2.—6. Apa Jerèmie, apa Enoch (et d'autres apa), Michel, Gabriel, XM, Ménas, Sarmate, notre mère Marie, notre mère Sibille (et d'autres saints) : ibid., p. 36-36, nº 28, pl. XLVI, 1.—6. Apa Jerèmie, apa Enoch (et d'autres apa), Michel, Gabriel, XM, Ménas, Sarmate, notre mère Marie, notre mère de l'autres saints) : ibid., p. 36-36, nº 28, pl. XLVI, 1.—10 Dans aucun pays chrètien on ne semble avoir eu le même faible qu'en Egypte pour les inscriptions peintes ou gravées sur les murs des édifices et sur les objets culturls. C'était une tradition locale ancienne, une forme de piété établie dès l'époque paienne! Aussi c'est par centaines qu'on y lit, aur les murs des chapelles et ailleurs, des invocations dans le genre de celles que je viens de citer. Ces exemples peuvent suffire pour y observer certains traits constants et d'autres variables. Ainst, le choix des saints personnages invoqués n'est jamais le même (sauf dans les prières très brèves); chaque dévot demandait de réunir pour lui ceux des nombreux intercesseurs possibles en qui il mettait le plus de confiance. Mais ses préférences personnelles ne lui faisaient oublier que rarement (sauf dans des inscriptions rapides) que les trois personnes de la Trinité (nommées séparément) seraient les auteurs de bienfaits qu'on voulait obtenir par l'intermédiaire des saints. Presque aussi souvent, on faisait auvive les noms du Père, du Fils, du Saint Esprit d'une evocation des apôtres, prophètes, archanges et de la Vierge Marie. Enfin, en tête des saints, variables (mais en majorité monacaux), on lit presque toujours les noms des aaints locaux; à Baoult, ils s'appellent Apollo, Phib et Anoup; à Saqqara, Jérémie et Enoch. On se rappelle qu'Apollo, a'l'ami des anges «, avait été le londateur du monastère de Baoutt, et que Phib et Anoup étaient ses c

Si des invocations tracées sur les murs des chapenes de Baoult et de Saqqara on passe aux fresques qui recouvrent les mêmes parois, on y retrouve la variété dans le choix des saints portraitisés et la constance dans le thème réservé à l'abside ou dans la figuration des saints locaux. La variété

des saints figurés dans chacune des chapelles de Baout. a's dans les descriptions et sur les planches des publications de la chapelles de Baout. a's dans les descriptions et sur les planches des publications de malgré la diversaité des sujets bibliques, evanghiques et composition unique qui les remplit, nous avons pur reconnaites et moins. Or, cette vision de Dieu, obligatoire dans les chapelles coptes, et aussi obligatoirement lixée sur le mair de chevet de l'oratoire, fast pendant à l'invocation aux trois présonnes de Dieu, ou parfois au Christ, par laquelle désutesi régulièrement les litaines des inscriptions sur les murs des mêmes chapelles. Les anges et archanges, prespos suus fréquents dans ces prières et cités à la suite de Dieu, apparaissent également dans les absides supress de la vision divise centrale. Toujours dans ces niches du chevet, sux pieds de Tout-Puissant, on trouve souvent suite Maries et a nou pères les apôtres », que les invocations citent à leur tour. Enfin, les prophètes y apparaissent aussi, soit au bas de la vision, soit rangés à ses côtés (chapelle 12), soit enfin par la représentation de l'une de leurs visions, — de sorte que la classe des prophètes vévoqués dans les inscriptions trouve, elle aussi, son correspondant fréquent dans l'imagerie monnementale.

elle aussi, son correspondant frèquent dans l'imagene mona-mentale.

Nous avons vu que les saints locaux, à Baoutt comme à Saqqara, étaient invoqués dans les insemptions votrves de ces deux couvents, avec une constance qui est d'ailleurs normale. Or, les iconographes, dans ces mêmes monastères, reviennent aussi frèquemment sur ces sujets et les traitest même toujours selon une iconographie fixe: anna, à Baoun, les saints locaux Apollo, Phib et Anoup forment toujours un groupe symétrique de trois moines assis sur un banc commun; Apollo en occupe le milieu; et des angelots les survolent (pl. LVIII, 2)<sup>3</sup>. A Saqqara, la tradition locale présente les saints du lieu d'une façon toute différente, mais non moins fixe, puisque la même formule se retrouve sur

V. les observations de A. D. Noca, dans The Harvard Theolog, Review, XXVII, 1934, p. 55 et s.

<sup>1.</sup> V. supra, p. 207 et s. 2.

2. Baouti, chapelles 7, 33, 35, 51 et sutres. Repreduction dans Cathar 2. Baouti, chapelles 7, 33, 35, 51 et sutres. Repreduction dans Cathar 2. Momenters Inst. du Caire, t. XII, pl. XXVII; pl. XXXIX, pl. XIV, XXXVII; t. XXXII; pl. XIV, XXXVII; t. XXIII; pl. XIV, XXXVII; t. XXIII; pl. XIV, XXXVII; t. XXIII; pl. XXIII; pl

plus d'un monument! : Jérêmie et Énoch y apparaissent à mi-corps, de part et d'autre du Dieu de la vision absidiale, à l'interieur de la niche du chevet (pl. LVHI, 2). Exemples rarissimes (comme ceux des apôtres saint Pierre et saint Paul à Rome, ou encore de saint Démétrios à Salonique, de saint Menas de la Grande Osais, etc.) d'une iconographie de saints observée au lieu même et praque à l'époque de sa création, nous voyons ainsi ces portraits parmi les sujets constants des invocations peintes.

En résumé, pour tous les saints personnages mentionnés avec le plus de régularité dans les prières, les peintures murales des chapelles offrent des pendants aussi fréquents et en partie obligatoires. Le parallélisme des deux séries de témoignages se laisse établir ainsi d'une façon certaine : de part et d'autre, constance et variabilité respectives des mêmes éléments essentiels. D'ailleurs, dans la partie variable aussi, le lien qui rattache les peintures aux prières des inscriptions éclate parfois avec autant de force. C'est ainsi que, dans deux des inscriptions citées, on trouve invoqué parmi les saints «notre père Adam», qu'accompagne, dans l'un des deux testes, «notre père Ade», on y trouve aussi, toujours parmi les saints, «notre mère Sybille», ou encore «les vingt-quatre vieillards» (de l'Apocalypse). Je relève ces noms de préférence à d'autres, parce qu'ils paraissent inattendus sur des listes de saints. Or, je retrouve ces mêmes personnages parmi les saints, orter mère Sybille », ou encore «les vingt-quatre vieillards» (de l'Apocalypse). Je relève ces noms de Baoutt ou de Saquara. «Notre père Adam », comme l'appelle la légende sur la fresque (cf. l'invocation ci-dessus), est représenté en souverain sur un pan de mur (pl. LVIII, 1) d'une chapelle de Baoutt (Clédat, chapelle 3; Maspero-Drioton, alle 6); une troisième, à Saqqara (pl. LVIII, 2). Partout elle est figurée au milieu de personnifications de vertus, sur

in plate-hande de l'arc qui entoure l'abside! La legende qui notre planche (la Sibylle et les vertis ne sont représentées cation, et le rapprochement de boute ce singues or que par leurs tétes), ne laisse aucun doute sur legénantées cation, et le rapprochement de boute ces figurales de la lien particuller que les Coptes etablissaient entre de la meres connuges. Le rapprochement a dû se faire sur le thème de la fier particuller que les Coptes etablissaient entre de la Sibylle-prophètesse du mystère d'une vierge donnant le Quant au sauveur.

Quant aux vingt-quatre vicillards de l'Apocalypa, détades du texte qui les nomme le premier, ils sont devens sur une fresque du xirs siècle, à Saint-Symôn d'Assonat. La présence similatanée de tour ces sonts extraordinaires parmi les protecteurs invoqués dans les macroptions parois des mêmes oratoires prouve d'une façon certaine que fresques et inscriptions reflètent parallèlement une inspiration religieuse commune; les magnes de ces saints, tout comme leurs noms évoqués dans les inscriptions, servent à perpétuer, dans une chapelle, la prière du fidèle qui a pris l'initiative de

1. Pas de sainte liturgique du nom de Shylis, même chet les Copies. It 'sigit donc presque sôrement de la Shylis des Cracles, dant la majorité previsut d'Alexandrie ("Quemut, Sogue, 1909, p. 28, p. 2. Laws, Rime séculies, p. 431, 92, le même, dans Iraestija de l'Ac. des Sciences de Saint-Herschaurg, 1906, décembry p., 190, Aux exemples dibts dance souvrages, spisute, Masperbriolon, Baoult, saile 6, Les doure vertus de la Vierge, citées dans un emmains de la Vierge, citées de l'Apposités par de l'Apposités par de l'Apposités par de l'Apposités par de l'Apposités de l'

<sup>1.</sup> Exemples: Quinnis, Escan. of Saggara, 1912, p. 22, nº 1733; p. 23, nº 1724 et nº 1725; ef. p. 23, nº 1719, pl. XXII, XXIII, 1 et texte p. 48.

2. Adom étai assimité aux saint dans l'Églus copte. Cl. le curieux possage de l'inscription nº 20 de Saggara : \*..remember all the race of our father Adom... Autre invocation semblahle: Tits, Kuplische Heitigen-und Marigrer-iepenien, I, Home, 1935, p. 126.

3. La photographie de cette tresque a été déposée par Jean Clédat à la Coll. de l'École des Hautes-Études.

ces peintures. Dans la plupart des chapelles, l'image peinte a pris le dessus sur l'invocation écrite, et les textes des prieres n'y apparaisent que dans des cartouches spéciaux ou sous forme de grafilles, tandis que les représentations figurées tapissent des murs entiers et dominent ainsi dans l'ensemble de la décoration. Nous avons vu cependant que ce décor des chapelles coptes a dû se former par phases auccessives en partant d'un type entièrement aniconique!, ou l'inscription-prière occupait une place essentielle et, avec les croix triomphales, affirmait le caractère apotropaique de l'ensemble. Cette idée, centrale à l'origine de ces décorations, a est-elle maintenue dans les œuvres plus évoluées ? Autrement dit, les peintures figuratives qui remplacèrent les signes prophylactiques, répondaient-elles toujours au besoin de fixer la puissance divine dans la chapelle?

Pour quelques-unes des fresques de Baoutt la réponse ne peut être que positive. Rappelons, dans la chapelle 17, la fameuse représentation d'une conjuration contre le mauvais cuil\*, qui non seulement a été figurée en même temps que les peintures environnantes, mais introduite dans une scène à sujet chrêtien. Cette image tout au moins se classe parmi les figurations apotropaiques. En outre, la composition au milieu de laquelle on a lixé la représentation margique a di avoir une signification, sinon identique, du moins semblable : on se souvient qu'elle figure saint Sisinnios en cavalier tuant un personnage féminin qui incarne le Mal. Or, on a pu préciser que ce thème, d'origine syro-palestinienne, devait sa popularité, dans le Levant, à ses vertus aportropaiques : les prières d'exorcismes populaires et des amulettes (bracelets, etc.) d'origine syrienne ou égyptienne, évoquent souvent la scène avec saint Sisinnios, triomphateur du Mal. Et, sur ces objets prophylactiques, le saint cavalier voisine avec une figuration ringmatique, où une tête du Christ et un serpent sont rapprochés d'un nœud d'Isis et du pentalpha (c'est-à-dire de signes magiques cert

1. Il va de soi que cette évolution logique n'exclut pas la date plus ou moins avancée de certains monuments qui, théoriquement, auraient dû être anterieurs a des ouvres qui représentent des phases plus évoluées du même processus.

2. GLEDAT, dans Mémoires Inst. du Caire XII, 2, pl. LV, LVI.

Pennonsus, Peregrinatio perambulans in tenétrie, dans Publ. de la Fac. des Lettres de l'Unics de Strasbourg, 6, 1922, p. 13 et s. Patrason, EL; Geóc, p. 1923-193 (riche bibl.).

d'images évangéliques de type palestinien', qui, par silieur, eopte de saint Sisinnios se range parmi les ferences de copte de saint Sisinnios se range parmi les des freques croyait capables, par leur seule priese de forman qu'en et c'est pour cette raison que la représentation du mauvait de la compara de la

dans Arbeites von der Salkans, à l'époque tarque, à Drugalevel, en Bulgaire, 
3. P. ex. dans les Balkans, à l'époque tarque, à Drugalevel, en Bulgaire, 
à Morača, en Serble : Granna, Peint. relig. en Bulgaire, pl. 1.1. Mélanges 72. 

Uspenskif, 1, 1, pl. XVI.

4. CLEDAY, I. C., pl. Li, LVII.

<sup>1.</sup> Sur un bracelet, cycle qui rappelle celui des ampoules de Terra-Suzile Annonciation, Nativité, Baptème, Grucifiament, Femmes su tombese, Azera sion. L'iconographie palestinienne de ces images est certaine : J. Maszas dans Annoles Service Anl. Égypte, 9, 1910, p. 246-258. E. Petessox, El., Sei

spherique, les peintres de Baoutt ont certainement tenu à fixer les unages de saints cavaliers aur les pendentifs parce que ceux-ci assurent la solidité de la coupele. A une époque un peu plus ancienne, les pendentifs de l'un des mansoless de Bagaweit recevaient chacun la représentation apotropaique des treis croix rapprochées; les pendentifs d'un autre, des images chretiennes de l'aigle, autre symbole triomphal; A Baoutt même, nous avons noté, dans certaines chapelles, es mêmes croix et ces aigles préposés à la garde des murs et des ouvertures. Entin, des peintures tardives fixent dans la coupole plusieurs saints cavaliers qui en font le tour : avec plus d'audace encore qu'à Baoutt, on a voulu que la voûte de l'egise fût confiée à la protection des cavaliers-triomphateurs. Malgré la différence de l'iconographie, on reconnaît la parenté idéologique de cette composition et de la mossique de la coupole de Saint-Georges à Salonique avec sa rangée de martyrs en prière (voy. supra, p. 111), et on se souvient une fois de plus de la légende constantinopolitaine selon laquelle des reliques de martyrs avaient été déposées entre les assises de la grande coupole de Sainte-Sophie. Les saints cavaliers dans les pendentifs de la chapelle 17 de Baoutt devaient être chargés eux aussi de rendre « inébranlable » la voûte qui les aurmentait, tout aussi hien que cette rangée de saints en ovante déjà évoquée, qui, dans une autre chapelle de Baoutt sans numéro, voy, notre pl. LIII, I, forme au haut des murs une chaîne de protection nouée autour de l'église.

D'autres images encore, dans les peintures murales coptes, pourraient être rapprochées des figurations apotropaiques (par ex. un Christ portant sur son livre la légende ÓCC et ZOM², typique pour les amulettes : fig.). Mais les exemples cités suffisent à montrer que plus d'un de ces ensembles figuratifs continus à remplir les fonctions prophylactiques des décorations aniconiques qu'il remplaça. Des images chrétiennes avec figures et aux signes triomphaux des peintures archaîques,

commandée ou aperçue dans une chapelle, tous portens le saint, par exemple, avait le valeur d'un signe apotence le décorations coptes, tant anionaques que soltengement et l'évolution surgestive de ces décorations aux bottes d'une pense sont deviner en elles des figurations animées d'une pense sont deviner saprochaient de ces ligurations araires la présent de l'Égline', ces freques a l'approchaient de ces ligurations par le simple de que force d'une force divine, comme par alleurs en admettant qu'une puissance, faste ou néfaste, animait les signes apotepasses.

Dans une certaine mesure, nous le savons, toute mage chargée d'une fonction semblable touche su Chure de le manifestation surnaturelle de Dise en faveur des hommes, c'est-à-dire à l'un des aspects des théophanies. Or, a les décorations murales coptes s'attachent à cet aspect de théophanies, elles n'en ignorent point un antre, celui des visions, puisque chacune de ces décorations, junque cans les plus petites chapelles monastiques, en offre une image fuie devant les yeux du fiéle, dans la niche de l'audel? Ces théophanies-visions s'apparentent sins, sur le plus religions de noutre comment le cycle complet de leurs sujes y compens

C. C. p. 284.
 Freeques du xviiit nicle dans les coupoles des vestibules : églines de monactères de Saint-Paul et de Saint-Antoine, du côté de la Mer Bouge Françaises, dans Zet. f. esqut. Spreats, 40, 1903, p. 0-51, pl. 11, 1, 2.
 C. C. Eust, dans Anostes Sere. Ant. Egypte, 9, 1908, p. 222-223, Sg. 7.

Saint Antoine recommandati de se úguer et de marquer les mucuas de la croix « qui remplece le Seigneur», pour chauser les demmes qui selection par-dessait fout l'image de la croix ( Filir par sint Abbassie « Monz, P. C., 26, 1893). Allieure, saint Abbassie « Indigne es voyent des cholieures in Abbassie » Monz, P. C., 26, 1893). Allieure, saint Abbassie « Indigne es voyent des cholieures in Abbassie » des socieles de proter « in socie de la mine de quadropide, tradit que sufficient de parter » in socie de la filir », pour game les challes et de finale que en futte les démons. Vois in Dagment de ne texte important une el ferman de Cox y χαρμώριστος " quojou de la mi subject trè jermajou nois vergenties en marquer parter de la consequence de la coxide de Peluse, etc., returnis par de Bosse, dem distillation de la coxide de Peluse, etc., returnis par de Bosse, dem distillation (160), c. C., 26, 200 ; les parteres de Julia, con l'inferdidental point expressionnel certainne partegies appreciations de ministrations point expressionnel certainne partegies appreciations de port sur le coxid d'evangiles ministration partegies appreciations de service.
 V. V. chap. V.
 V. V. chap. V.
 V. p. 200 et a.

les personnages fixés dans les absides) trouvait son pendant dans les invocations inscrites sur les murs.

Pour juger équitablement de la signification religieuse des décorations coptes, il convient par conséquent de ne pas isoler la composition des absides, mais de considerer l'ensemble de leurs images, Mª C. Ossieczkowska, la première, a constaté fort justement la parenté de ces fresques et des litanies até fort justement la parenté de ces fresques et des litanies que pour Mª Ossieczkowska, qui admit l'influence des litanies des ofices de l'Église d'Egypte, ainsi que pour M. L. Bréhier, qui, n'étudiant que les compositions des absides, les croyait inspirées par la devologie de l'anaphore de la liturgie crientalet, les fresques des chapelles de Baouit ou de Saqqara auraient été inspirées par la liturgie célèbrée dans ces mêmes oratoires. Or, à mon avis, il s'agit d'une forme de la dévotion indépendante du culte liturgique, et ce que je viens d'observer à propos de la formation de ce décor s'accorde, sur ce point, avec plusieurs autres indications que voici.

s'accorde, sur ce point, avec puisseurs surte interestante que voici.

Prenons les compositions d'abside. Dans la série importante des peintures de cette catégorie, en Égypte, deux exemples seulement (Clédat, chapelle 17; Maspero-Drioton, salle 6) montrent, entre les mains du Christ, le livre ouvert avec les mots AFIOC AFIOC AFIOC AFIOC, qui ont fait reconnaître dans ces compositions des illustrations de la doxologie liturgique. Or, cette triple acclamation a pu être inspirée, non par le chant d'Égise, mais par l'Apocalypse à laquelle on l'a vu, les iconographes grecs et coptes des théophanies des absides ont fait plus d'un emprunt. L'absence de chêrubins et de séraphins, indispensables dans une illustration de la vision d'Isaie et de l'hymne liturgique, confirme l'indépendance de ces images par rapport à la doxologie de l'anaphore\*.

Et surtout, d'une chapelle à l'autre, à Baount et ailleurs en et il suffit de se rapporter aux pages ci-deurs l'adialement, analysons quelques exemples, pour se peruader que dans la vision d'Isale, à laquelle la liturge sen de commande des cas ces théophanies n'ont plus rein de commun avec tromphal. La variété même de cas compositions avopous à mine, que de l'autre le rellet d'une hymne liturgque détermine, quelle qu'elle soit. Il n'y a. 4 mon avis, qu'uns seule trouve affirmé et l'image chargée de reflete une cère se requi en greche de l'autre le reflet d'une promise se celébrait devant elle, auprès de l'autre l'est la composition à de l'autre le reflet eu cette son et l'autre le pain eucharistique (pl. LIV, 2 et 3); Mai, impirés par contact avec la doxologie liturgique, el le thème eucharstique, loin de dominer comme dains des compositions absidiales du moyen âge, s'y trouve subordonné a celni de la théophanie. Nous avons vu comment, en conformité avec une tradition mystique, la communion-euchariste se laissait rattacher à la communion par la contemplation de Dieu. Malgré l'allusion directe à l'eucharistie dans cette image soles, on ne surait donc y reconnaître l'influence immédiale de la liturgie.

Il en est de même des images des sants qui s'alignent sur les murs des chapelles. Lei encore, l'hypothèse d'une influence sur les murs des chapelles. De part et d'autre, le choix des saints a d'a papartenir au fidèle quoi commandait les pentures ou faisait inscrire les textes des invocations. Que ce soit par une litanie ou par une série de portraits qu'il honorât les saints, les mêmes préférences lui ont fait arrêter son choux sur ceux des intercesseurs possibles qu'il croyait les plus

<sup>1.</sup> Dans Byzantion, 1X, 1934, p. 23 et s.

2. L. Brakurss, dans Arts st Archeologia (Jassi) 11, 4, 1930. It s'agirait d'une ilbustration de la doxologie de Dieu par les quatre zédic qui acclament le Tout-Puissant par les mots : Saint, saint, seigneur Sahaoth, le ciel et la terre sont remplis de la gloire s. Cf. Brucurraan, Liburgiez eastern and veutern, 1, p. 98, 176, 293, 286.

3. Brakurs, L. c., p. 3, voit dans la présence du Soleil et de la Lune, sur-plaineurs images de la théophanie à Baoutt, une influence de la prière eucharis-Lique ayrienne, def on pas cople), où les deux astres glorifient le Seigneur (Rosaudot, 11, 31). Or, représentés de part et d'autre de Dieu ou d'une divinité patenne, le soliel et la lune fluyeunt traditionnellement leur éternité, et cette conographie courante n'avait pas besoin de s'appoyer sur un texte liturgique précis à l'époque des fresques coptes. Cf. p. 170.

<sup>1.</sup> V. chap. V.
2. V. supra, p. 221.
3. Vinfluence directe de la liturgie, sur les images de la théophanieceisen.
3. Vinfluence directe de la liturgie, sur les images de la théophanieceisen.
3. Vinfluence directe de la liturgie, sur les sabidies des églass cappasel aisse surprendre, pour la première feis, dans les sheides des églass cappadoctennes. Ce sont les légendes qui accompagnent les quarte ables qui
doctennes. Ce sont les légendes qui accompagnent les querte dans des capportent la prever et les lattes, é. C. P. Il n'est pas vour dans la doubles
à ce propos que les verbes choisis pour désigner la maires que dans la doubles
à dés proclamen la ploire de Dieu, quais lien au rées images que dans la doubles
à désigner de la liturgique, étalent les termes consacrés des acclamation riturdis cha le
liturgique, étalent les termes consacrés des acclamation riturdis cha le
liturgique, étalent les termes consacrés des acclamation riturdis cha le

disposés à intervenir en sa faveur. Bref, dans leurs deux parties essentielles — théophanies des absides et portraits des saints dans les nefs — les décorations des chapelles de Haouit, loin de suivre un type canonique, présentent chaque fois une version originale, et c'est la l'un de leurs principaux attraits aux yeux de l'historien. Contrairement aux fresques des églises médiévales, ces peintures archafques permettent toujours d'entrevoir les nuonces particulières de dévotions individuelles, et partant la valeur religieuse, non ankylosée encore, qu'une peinture d'oratoire peu évoluée pouvait avoir pour l'individu.

La variété des visions de Dieu et des intervesseurs.

encore, qu'une peinlure d'oratoire peu evoluée pouvait avoir pour l'individu.

La variété des visions de Dieu et des intercesseurs portraitisés fait encore mieux ressortir la constance des deux thèmes de la théophanie absidiale et des saints. En ajoutant les quelques scènes évangéliques, isolées ou groupées, et qui d'ailleurs figurent des théophanies du Nouveau Testament (Baptème, Enfance du Christ)<sup>1</sup>, on résume le programme normal de ces peintures d'oratoire<sup>2</sup>. Ce programme devait répondre aux besoins essentiels du fidèle de l'époque antique : pouvoir contempler Dieu, à la suite des témoins de ses apparitions dans le passé; retrouver le souvenir d'autres manifestations de sa puissance, dans certains épisodes de la vie du Christ; enfin, approcher les saints qui, eux aussi, sont remplis du Saint Esprit. Rien dans tout ceci ne saurait avoir la moindre utilité didactique, et, en fait, les décorations du type de Baout ou Saqqara n'étaient certainement pas conques en vue d'une démonstration doctrinale. Elles ne parlaient pas à l'intellect, mais au sentiment religieux, en proposant au fidèle un moyen imparfait, mais appréciable, d'établir un contact avec le divin. contact avec le divin.

1. V. supra, p. 241,
2. Il ne reste en dehors des catégories énumérées que certaines scènes, leolées ou gruupées en pelits cycles, tirées de l'histoire de David. La place importante que l'Ancien Testament et ses héros tenaient dans la tradition copte suffirait pour expliquer l'intérêt qu'on porta à des sujets empruntés à la Bible. On a'ignore pas devantage la valeur typologique recomus a l'épisade de la victoire de David sur Goliath : sujet principal de l'unique cycle d'images bibliques conservées à Baoult. Au début du ut siècle déja, cette scène a été peinte dans le bapitatire de Doura. Mais je crois surfout qu'à cette écque, dans les fresques de Baoult comme sur les plats d'argent du vir siècle trouvé à Chypre, David à été l'objet d'une attention particulière de la part des artistes chréliens, parce que l'histoire de son règne annongait le règne futur du Christ, son antétype. Le thème développé pourrait ainsi se rauger parmi les figurations indirectes de la dernière parousie.

Les chapelles monastiques de Baout, et Saquex as sont pas des marlyria. Mais on se rappelle la raison pour laquelle recherche. Ayant constaté que le théme général des théphanies, sous tous leurs aspects, s'attachait très naturellement à l'imagerie propre aux martire, nous avons attrefuit les tous leurs aspects, s'attachait très naturellement à l'imagerie propre aux martire, nous sont attrefuit les oratoires coptes nous en ont offert de nombreux exemples. Ils nous ont montré surtout ce que l'état de conservation des martigria eux-mêmes ne permet plus d'observer : la réanion de toutes ces images des théophanies-visions et des théophanies évangéliques, ainsi que des représentations des saints protecteurs, en des ensembles varies, mais toujours animés par la même pensée religieuse. Les décorations de ces chapelles nous offrent l'analogie la plus suggestive aux peintures musies des martigria, mais aussi le premier groupe d'exemples de leur expansion. L'origine asiatique de l'iconographic copte des saints cavaliers<sup>1</sup>, des images apotropaiques<sup>2</sup>, et surtout la reproduction, dans les absides de Baoutt, des types iconographiques palestiniens de l'Ascension (les deux variantes de Baoutt remontent à des prototypes de Terre Sainte), et probablement, de la Vision d'Ezéches<sup>1</sup>, la représentation, dans une chapelle, d'un cycle de l'Enfance si typique pour la Palestine<sup>8</sup>, tout ceci établit la priorité des monuments disparus de la Terre Sainte. Nous avons vu que cette imagere des martigria fut introduite, en Égypte, dans des décors qui, primitivement aniconiques, avaient auparavant et gardérent quelquefois plus tard un caractère prophylacique, et cela ne fait que souligner la parenté religieuse des peintures des chapelles coptes et des martigria; dans les unes comme dans les autres, les images étaient censées retenir la puissance de chapelles coptes et des martigria; dans les unes comme dans les autres, les images étaient censées retenir la puissance de chapelles coptes et des martigria; dans de nombreux oratoires en dernier

Il suffit d'observer le costume iranien de ess personsages. Le mèsecostume est porté par un chasseur, sur une fresque décezitive dans le chapelle 37 de Baoutt : CLédar, dans Mémoires de l'Ind. du Caire, XXXX, 1918.
 I. XVI, XVII. Cf. une peinture semblable : CLÉDAT, dans Ch. Acad. Inser.,
1904, p. 5 du tragre à part.
2. Cf. supra, p. 302 et s.
3. V. supra, p. 233.
 V. supra, p. 221, 233.
 V. supra, p. 241.

monastiques coptes d'un genre de décoration créé pour les marigria.

monastiques coptes d'un genre de décoration créé pour les martyris.

2. — On aurait souhaité de pouvoir suivre le sort ultérieur de cette même influence, en Égypte, en passant des oratoires monastiques aux églises de culte normal, conventuelles et autres. Matheureusement, aucun de ces monuments n'a conservé ses peintures murales, et les quelques exemples de décorations dans les églises coptes qui pournient être étudies appartiennent à une époque trop avancée et n'offrent d'ailleurs que des fragments d'ensembles détruits. Force nous est donc de reprendre l'étude à un autre endroit, loin de l'Égypte et de la Palestine. Partout à l'intérieur de l'ancien Empire byzantin, les peintures monumentales archaiques ont presque toujours disparu pendant la Querelle des Images, et c'est par miracle que les ruines d'une église de Thrace, à Perustica près de Philippopoli, gardent encore quelques morceaux importants de fresques du vir siècle! L'architecture de cet édifice imposant le classe parmi les églises dérivées des martyria, et peut-être sa décoration suit-elle également un type de la même origine. On ne saurait donc dire, avec assurance, si le cycle évangéique dont on y trouve un fragment important et que nous avons étudié plus haut, a été figuré sur les murs de cet édifice, parce qu'il a la forme d'un martyrim et était déjà généralisé dans les églises à culte normal. Le cycle en question faisait primitivement le tour de la partie centrale de l'édifice tétraconque ou, tout au moins, en occupait les deux grandes absides latérales. Sur le côté Nord, où d'importants morceaux en existent encore, il est entièrement consacré à l'Enfance, illustrée avec la même abondance d'épisodes que dans les fresques coptes et — plus tard — cappadociennes, ou sur les ivoires syro-égyptiens. Mais c'est surtout aux descriptions des mosaïques de Saint-Surge à Gaza par Choricius que les fresques coptes et — plus tard — cappadociennes, ou sur les ivoires syro-égyptiens. Mais c'est surtout aux descriptions des mosaïques de Saint-Surge à Gaza par C

Les images du sanctuaire ont toutes disparu, sauf une feguration de l'Agneau élevé triomphement sur un disque de du sanctuaire de Saint-Vital, mais, dans l'egine theorie de Saint-Vital, mais, dans l'egine theorie, à théophanie-vision occupait l'abside de Peruktica. En revanche, une scène de martyre, qui montre un saint anonyme conduit une scène de martyre, qui montre un saint anonyme conduit image occupe un pan de mur, à l'extrêmité Ouest du collateral Nord, dans la partie qui touche à la grande shaide Ouest de l'égine. L'emplacement de la scène est caractèra-tique c'est dans les bas-côtés, nous l'avons dit plus haut, et de préférence dans l'abside Nord de l'égise, que dans les pasy grecs et en Syrie, on fixait les reliques des martyrs, et c'est la salle attenante, c'est-à-dire le collateral gauche, qui fournissait alors un cadre à son culte. Comme Sainte-Marie-Antique, où nous avons observé cette même ordonnance, le grand sanctuaire de Perustica a pu servir au culte normal, mais la fresque du martyr nous certifie presque qu'il possédait de reliques et qu'il avait été dédié à un ou à plusieurs martyrs. Le type de l'édifice n'y était donc pas chosis sans raison cultuelle.

Mais, pour observer de plus près la pénétration de l'incurence de de l'édifice n'y était donc pas chosis sans raison du le le le collateral gauche, que l'edifice n'y était donc pas chosis sans raison du de l'en le collateral gauche.

Mais, pour observer de plus près la pénétration de l'imagerie du marlyrium dans la décoration d'une église de colte normal, à l'époque où ce processus a dù se dérouler le plus fréquemment, il faut se rendre une fois de plus au Forum Romain, dans les ruines de la diaconie de Sainte-Marie-Antique.

Nous avons analysé plus haut celles des fresques de cette église qui ont trait à la dévotion aux martyrs et les peintures votives, si nombreuses, qui en tapissent les murs. Bapprochées des mosaïques de Saint-Démétrios de Salonique, elles

des Miracles ou de la Passion. Mais, en fait, ai les Miracles sont parfois symitriques à la Passion (Saint-Apollinaire-le-Nouveux et Saint-Gall, l'Enhance ne s'oppose nulle part aux Miracles. A Gaza, l'Enhance a passion. Si a Pervalice l'Unitaritation des avangées étant pas compiler. L'unitation des avangées étant pas compiler. L'unitation cette, calui des Miracles, caratt quo comper le mar la sample. Des L'unistème cycle, calui des Miracles, caratt quo comper le mar la sample. Des l'unitations des la compiler de la compiler

Granas, Print, reliq, en Bulgarie, chap. I, passim. Sur le cycle de l'Entance s' Peruttice, v. sigrat, p. 240.
 Cette hypothèse s'impose, etant donné que le cycle de l'Enfance occupe l'une des deux abrides interias symbitiques de Peruttice et que l'autre devait affoir une serie d'images analogue. On ne pourrait hésiter qu'entre les cycles

nous ont sidé à imaginer la formation des cycles d'images dans les martyrio, et notamment des galeries de portraits de saints personnages, qui constituaient l'un des éléments essentiels de la décoration des nefs'. Enfin, les scènes tirées de la passion des saints Quirycus et Julitte, dans la chapelle qui leur était consacrée à Sainte-Marie-Antique, nous ont donné l'occasion d'entrevoir, mais d'assez loin, les images dramatiques analogues qui, selon les auteurs contemporains, ornaient les murs des martyria d'Asie Mineure, des la fin du 174 siècle. Bref, par une sèrie de sondages, nous avons essayé de relever, dans les peintures murales de l'église du Forum, tout ce qu'elles pouvaient nous apprendre sur l'iconographie des martyria antiques disparus.

Mais le témoignage de Sainte-Marie-Antique, sur ces monuments — nous l'avons dit en son lieu — n'est qu'indirect, car ce sanctuaire lui-même, une diaconie mise sous le vocable de la Vierge, n'était point un martyrium. C'était une église de cuitle normal qui, d'une part, avait été encadrée de plusieurs oratoires-martyria et qui, d'autre part, étant dédiée à la Vierge Marie, à associait facilement à des cultes voués à des saints divers, car (v. aupra, p. 100) la hiérarchie des saints faisait de la Théotocos une intermédiaire entre Dieu et les martyrs. Ce n'est done pas seulement en marge de la dévotion à la Vierge, mais en rapport avec elle, que ces cultes aux âyso covezu venaient s'abriter sous le toit du sanctuaire mariologique. Il est évident toutefois que cette pénétration des cultes des saints dans une église de la Vierge, et des images apportées des martyria dans la décoration d'un sanctuaire mariologique. Il est évident toutefois que cette pénétration des cultes des saints dans une église de la Vierge, et des images apportées des martyria dans la décoration d'un sanctuaire de culte pénéral, a d'a se faire par étapes. Sainte-Marie-Antique qui, pendant plusieurs siècles (vie-xè) et à un moment critique dans l'histoire des rapports entre martyrium et église fut un

lormation au decor remographique de l'agrice dédiées aux martyrs sont partout, — dans le presbytère comme dans la nef, dans les collatéraux et dans l'atrium<sup>2</sup>. L'église de la

Vierge les accueillait généreusement. Mais en fait ce n'étant durue intrussion, qui ne dissimule pas l'ordonannes princituent le noyau de la décortaines séries de fresques, qui constituent le noyau de la décoration. Les deux elèmes, auvoir celles qui lui viennent des cultes subsidiaires, se juxiaposent homogène. C'est ce qui fait l'intérêt de ce monument pour Le chour de l'église forme une salle qui ne communique une petite église complète, et ses pentures qui passage, assec étroit. C'est comme règne de Jean VII (704-9) forment un ensemble cohèrent, dans toutes ses parties, est consacré aux themse christologiques. Dans l'abside, primitivement, la Vierge-reine avec l'Enfant trônait au milieu d'anges et de saint, in demissice après la décoration initiale, Paul 1st (757-767) y ren-plaça la Vierge par un christ en majestée, en soulignant ainsi que la salle cultuelle centrale n'était destiné à aucun culte particulier.

particuner.

Toutes les autres images du chœur s'inspirent des évangiles:
une Annonciation, sur le mur devant l'abaide, à droite;
deux rangées de scènes narratives tirées du Nouveau Testament, sur les deux murs latéraux, enfin, une série complete
de portraits d'apôtres sur clipeus, fixée sur une gurlande, entre
les scènes évangéliques et le socle réservé à une imitation

peinte d'un tissu.

peinte d'un tissu.

La série des apôtres en médaillous offre probablement le meilleur exemple du genre. Mais c'est surtout la composition du cycle évangélique qui est suggestive. Nous connaisons déjà cette suite de peintures : sur vingt scènes distribuées en deux registres superposés, dix étaient réservées à l'Enfance (tout le registre du haut), cinq à la Passion (mur Sud), cinq aux Apparitions du Christ après la résurrection (mur Nord). Autrement dit, c'est l'un des cycles antiques les plus développés qui aient été entièrement consacré aux principales catégories des théophanies évangéliques : Enfance, Passion. Apparitions. Nous avons vu que des cycles de ce gentre s'étaient vraisemblablement constituès dans les marlyris des Lieux Saints de la Palestine<sup>1</sup>, Mais au viite siècle, à Sainte-Marie-Antique, il se trouve reproduit dans le chœur d'une

<sup>2.</sup> Peproduction et description des peintures ci-dessous, dans Gnünzsen, Seinte-Marie-Antique, passim et dans Willenn, Mos. v. Maler., pl. 144, 2; 145, 1-4; 159; 160; 163; 164, 2-3; 194; 195; 196, 1-4.

<sup>1.</sup> V. supra, p. 172 et s., 235 et s.

eglise de la Vierge, et il y forme le noyau central de la décoration d'un grand sanctuaire de culte normal.

On se souvient des peintures dans les deux salles qui flanquent le chorur proprement dit: ici tous les viets sont consacrés aux martyrs, à leurs portraits et à des scènes de leur passion. Avec des nuances suggestives, le décor de ces deux chapelles qui sont des martyria spéciaux, se conforme donc au programme iconographique normal de ces édities commémoratifs! Les décorations des deux chapelles restent autonomes, et ne fent que s'ajouter extérieurement au cycle christologique du chour. Même observation pour les peintures votives disséminées à travers la nef et les collatéraux ainsi que l'alrium. Dans toutes ces parties sil n'y a pas eu de décoration figurative systématique, à l'époque où l'on décora le choeur de l'église. Ici, par conséquent, ce n'est plus un cycle complet, comme dans le mardyrium-chapelle Saints-Quiryeus-et-Julite, mais chaque ex-voto se présentait comme un morceau autonome, et beaucoup d'entre eux faissient écho au culte des martyrs, d'autres étant consacrés à la patronne du lieu, la Vierge Marie, mais sans qu'on ait songé à réserver à ces derniers une place centrale et à les grouper en cycles! Iconographiquement, et malgré le caractère disparate de ces images, elles peuplaient la nef et les dépendances d'une église de la Vierge de portraits de saints alignés sur les murs, et quelquefois accompagnés de ceux de leurs fidèles. Elles prenaient possession de ses locaux, les unes (dans les chapelles) pour former des ensembles cohérents; les autres en ordre dispersé, par poussées individuelles. On retrouve ainsi, à Rome, certains caractères généraux observés en Thrace, à perustica, deux siècles plus tôt : l'église proprement dite, ses nefs (Perustica) ou son cheur profond (Sainte-Marie-Majeure), adoptent pour élément essentiel du décor les cycles théophaniques de l'Évangiu créës naguére pour les martyria des Lieux Saints ; parallèlement, dans les dépendances et les collatéraux, du côté Nord

1. V. supra, p. 100 et s.

2. La théophanie du Cruciflement avec, au-dessous, le groupe de la Vierge avec l'Enfant, des saints et des donateurs, qui occupe la niche centrale du eurr Est, dans la chapelle Nord, appartient à ce programme des martyris, tout aussi bien que les portraits des martyrs et les scènes de leur passion.

3. Sur ces peintures de la nef et de l'atrium, v. p. 102 et s.

leur passion ; d'autres chapelles étroitement ides à l'églission à carcor autonomes, continuent à s'en tenir au programs absides, se maintiennent les théophaines des sants : discussions des maintiennent les théophaines-vinenne dans les archoques.

Toute cette distribution des images et le choir de leurs du cette cette des traditions de la mages et le choir de leurs du cette grec et des traditions de l'autres appendient des nous permettent en outre d'observé co-prendient des nous permettent en outre d'observé cappadocient que même évolution et en fin de compte la constitution du relative pur des églises byzantines du novyen age. Les monuments cappadociens présente étude, et nous acteurs des des décorations typique des églises byzantines du novyen age. cadres chronologiques de la présente étude, et nous ac ferens l'avons foit ailleurs, pour marquer le point étautissement la chronologie des fresques de Cappadoce (du res aux es siècle et au de la decoration de volution commencée pendant l'antiquité. D'ailleurs n'a qu'une valeur relative pour toute étude plus générale, étant donné le caractère tres provincial et rustage de ces Cappadoce, se placent entre le xye et le xy siècle ont pa se produire dans les grands centres artistiques à une époque plus ancienne.

plus ancienne.

La grande majorité des chapelles cappadociennes, malgre leur date relativement avancée, maintenaent dans l'abside une théophanie-vision avec témoins, telle que nous la connaisons d'après les sanctuaires du vé au vurs siècle. Au bas des murs, elles reproduisent des portraits de saints comme dans plusieurs ensembles de fresques pré-iconoclastes. Enfin et surtout, leur cycle christologique, obligatoire, reste toujour fidèle au thème théophanique de l'Enfance. Quelquefois, une autre série d'images, moins développée (comme dans l'oratoire de Jean VII au Vatican), y est consacrée au deuxième des cycles théophaniques de l'Evangue, celui de la Passon, et ces images narratives se déploient le long de frises superposées, dans les nefs des églises. Les Miracles et la Passion d'un sain font quelquefois le sujet d'un groupe d'images supplémentaire font quelquefois le sujet d'un groupe d'images supplémentaire

Pour tous ces caractères et ceux qui serent notés plus loin, v. les decriptions et les planches de la grande publication du R. P. de Jerphanon. Flus haut, p. 227 et a., nous avons parié de l'évolution du cycle évangéique, dans ces décorations.

et fixe dans un collateral ou sur le mur Nord de l'oratoire!
L'archaisme de la plapart de ces images et cycles a éta
remacque, au moment même de leur découverte, par Millet
et la R. P. de Jerphanon. Ajoutons que leur programme
ioanographique est celui même des marigira antiques des
pays grece-orientaux ou, mieux, des églises qui en avaient
adopte les éthiennts escentiels, comme par exemple, Saient
adopte les éthiennts escentiels, comme par exemple, Saient
Marie-Antique. Ces décorations cappadociennes adoptent
ainsi, a leur tour, le répertoire des thémes iconographiques
réunns naguere pour orner les murs des martiris de Terre
Sainte et des tombeaux de saints. Elles en réficient toutefois
une phase dévolution qui rappelle plus spécialement la
grande disconie de Forum Homanum, en ajoutant au cycle
évaugétique des théophanies, déployé au centre du local,
des images hagiographiques réleguées sur la périphéric, et
aotamment du côte Nord de l'église.

Vers la fin du xx siècle, dans l'église Toquie agrandie
(= Toquie 2), ce genre de dévoration subit une transformation significative, et les fresques de plusieurs églises du
siècle suivant achèvent cette évolution et arrêtent un type
nouveau de décoration. Selon le R. P. de Jerphanion, ce
graphique d'origine constantinopolitaine aux œuvres cappadociennes anterieures, qui appartiendraient à la tradition
syrienne. Avec Toquie 2, la Cappadoce aurait passe ainsi de
l'aire d'influence orientale à celle de la capitale byzantine.
Mais cette théorie mériterait d'être revisée : à l'époque des
fresques cappadociennes, même les plus archarques, l'art
qu'elles reflétent, parti de Palestine, s'était repandu à travers
toutes les provinces chrétiennes, y compris Constantinople
et sa région? Ce ne sont donc pas deux courants d'art partis

de deux points géographiques differents qui, uncrementant yppes de décoration d'eglises qui représentant des plans deux differentes de factions de Carpindoce, mon deux differentes de décoration d'eglises qui représentant des plans genre s'archaque « (avant Toque E. Dans les peins deux après cette œuvre, qui en Cappadoce I. Ban en partie saus novatrice), nous avons reconno les caractères typiques de porte dans les églises et les oratoires de culte normal, des le porte dans les églises et les oratoires de culte normal, des le cocien, a réussi à le mainteaux pour de comme le désent en refuses à le mainteaux poulaires de culte normal, des le cocien, a réussi à le mainteaux poulaires de culte normal, des le vaincipes de cette province. Il a dô flechir neament, des le va timple. Elle fit prévaloir, dans ces ouvres, avianciens mortigria patestaines une figuration de l'écons aux aux aux siècle, sous l'influence de l'école nouvelle de Constanet substituer au programme iconographique qui remonant aux anciens mortigria patestaines une figuration de l'écons me tout entière de l'Incarnation s, selon le roit d'un titurgiste du xix siècle, qui habita précisément une ville d'Asie Mineure, Théodore évêque d'Andida (Pamphylie).

L'innovation a consisté essentiellement à remplacer les cycles spéciaux des théophanies de l'Enfance, de la Passion, etc., par un groupe d'images plus ou moins nombreuses, qui étaient choixies de manière à rappeler lons les épassingortants de la viet terrestre du Christ, c'est-à-dire l'ensemble de la « réalité » de l'œuvre de Salut. On parachevait ainsi une

Bunnil), a Rome (Samte-Marie-Majeura), à Toulouse (La Daurace) et desse les Balkans (Perustice). Ce dernier minument surfout — que le fi. P. de Jec-capital pour les problèmes des rapports surfe l'art cappation ne mentionne provitant pas dans am average ses le Guyandes — est du évalut de la production de la rapports surfe l'art cappationne de re ét du évalut de la grande est de de l'Autrepois de la grande est de le Philippopola, il reffet s'ément l'art de contantinque au verséele. Or, son cycle de l'Enfance, tobs développe, represents sans aucun doute la même tradition que trois sidées pou tand reproductes.

L'Arbédora d'Andida s'en dévoir énumére, pour éssume ses dabs que Théodora d'Andida s'en dévoir énumére, pour éssume sis daps de l'action de Chândia de ceu dévoir énumére, pour éssume sis daps de l'action de Chândia de ceu dévoir énumére, pour éssume sis daps de l'action de Chândia de ceu dévoir énumére, pour éssume sis daps de l'action de Chândia de ceu dévoir énumére, pour éssume sis daps de l'action de Sahd que Théodora d'Andida s'en dévi énumére, pour éssume sis due le sit dans sa monagraphie) me parait d'autant plus justifie qu'il c'apit d'en visies d'Asie Mineure et grasse mode contemporait de Toujal II. 3è campte result sur de son intérêt pour l'étade des petitiures capquisiennes dans un total en la contra cours reversit sur ce le le le son intérêt pour l'étade des petitiures capquisiennes dans une note entre pour l'étade des petitiures capquisiennes dans une note entre pour l'étade des petitiures capquisiennes dans une note entre pour le de la son intérêt pour l'étade des petitiures capquisiennes des une loute apôciale.

i. Jennamme, Egi, superires de la Cappanice, 1, 2, p. 310 st. . (Toquie II : sons de saint Bacire, sur le mur esplestrional); 1, 2, p. 302 plitte, chape et saint Bacire, sur le mur esplestrional); 1, 2, p. 302 plitte, chape et similare de la constituare se la constituare se la constituare se la constituare se la constituare devent l'absolute.

Hamil de supplete deux acties de pointores. D'une part, les throphanises devent l'absolute devent constituare devent de l'acties de l'actie d'acties de l'acties de

evolution du programme de l'iconographie monumentale des sanchusires grecs, telle qu'elle s'était annoncée des les premières oglises qui se laissaient inspirer par les marigria, Mais cette fois, plus éroitement liée à l'interprétation de l'évanglie par la liturgie, cette imagerie a réussi à rompre nettement avec les cycles théophanques et à les remplacer par des illustrations des « mystères » de l'Incarnation. À Toqule 2 sencere, des morceaux des cycles théophanques par exemple l'Enfance) ent été maintenus, presque intacts, dans ces ensembles plus amhitieux. À Elmale-Klissé et son groupe, comme à la même époque dans les mosaïques de l'école constantinopolitaine, ces souvenirs se sont effacés, et loutes les parties de la vie du Christ se sont équilibrées, dans unsérie d'apparence homogène, qui, en peu d'images, résume tous les évenements christologques entre l'Annonciation et la Pentecôte. L'histoire de l'Enfance, si importante dans les nesembles théophanques, a été artitout réduite au cours de ces transformations ; le cycle de la Passion a résisté duvantage, à la faveur de la symbolique de la liturgie, qui n'a jamais cessé d'accorder une place de premier plan aux souvenirs de la Mort et de la Résurrection du Christ. C'est lei seulement, comme dans d'autres décorations bysantines du xir sicle, qu'on voit le programme ironographique des églises ae séparre des derniers souvenirs de l'art crée dans l'ambiance du culte des lieux et des corps saints, et y substituer un système d'images qui forment un pendant aux symboles de la messet, Ges transformations, qui donnent une direction mouvelle aux cycles christologiques, n'affectent point les autres déments de la décoration. Les galeries des portraits de aaints personnages, au bas des murs, conservent leur place et leur importance. Les sujels hagiographiques, miracles et passion des saints locaux, occupent toujours les collatéraux et des panaeaux secondaires des murs extérieurs\*, c'est-à-dire les fances de conservais les secondaires des seurs dux concernais essuitelement

Las duides péndérantes que M. Millet a consecéa aux cycles évangelliques décreations byzantines concernent essentiellement les mountents de le période plus avancée et les peintures de la fin du moyen êge : Miller, augraphée de Pfanngite, p. 16 et s. 21 et s. 2 e

parois rapprochées des locaux réservés au sults spésial de à Sainte-Marie-Antique nous avons renegourse d'Apord analogue des marigrio anciens se mainten, sul sults spésial de à Sainte-Marie-Antique anciens se mainten a sus dans la le saint au nom duquel le sanctiant est consent est repetat au milieu du mur de l'abside. Ce parti autre est repetat au milieu du mur de l'abside. Ce parti autre est repetat au milieu du mur de l'abside. Ce parti autre est repetat portrait du martyr dans l'abside de son sanctuairs sépuis davantage dans les églises byzantines. Le vois pas doce Enfin, la composition de la théophanic-vision, ai typaque davantage dans les églises byzantines, disparat définitéement de la voit de l'abside, dans les décorations cappadociennes du type évolué. L'image byzantine, médiceule, de la Désigne prend leur place, sans s'imposer d'ailleurs à tous les peintres byzantins des églises du royes âge, en dehors de cette province. Ceux-la (ainsi que quelques fresquistes cappadociennes du royes age, en dehors de cette province. Ceux-la (ainsi que quelques fresquistes cappadociennes du royes age, en dehors de cette province. Ceux-la (ainsi que quelques fresquistes cappadociennes du royes de l'abside, pour remplir la conque de l'abside : moit que nous avons vu se rattacher à une formule courante de la décoration des martyria antiques.

Les cycles christologiques des églises de Cappadoce et leur répertoire iconographique, dans son ensemble, se rattachers anni aux peintures de la partie centrale de Sante-Marie-Antique et aux fresques des oratoires-martyria qui l'encadrent. Or, dans cette même église, mais un siècle après les peintures de Jean VII et de Theodule, d'autres ensembles importants de Ireaques furent exècutés, probablement sous Nicolas l'et (858-867)<sup>3</sup>. Ces nouvelles peintures recouvent entièrement

(NOS-NOT)\*. Con mouvement permitters reconstruct catherenses.

1. Togale II (JERPERANION, I. 6, 1, 3, p. 310 et s. 5; s. Basile su miles de l'abidie, entre les setens de la Pausine; (166, 1, 3, p. 726); s. Numbre, même remplacement d'ann l'abidie de dissetteur de l'égie permat le nom de se sint, il est probable que rehi-ci est le patron du sarctimate () sinte fante dans les soughance-levré (1664, 11, 4; p. 391); la saint titulière de l'égie se un maye sur l'un des pilastres à l'entre de sanchasie (utentim entre l'un des pilastres à l'entre de sanchasie (utentim entre l'ann de matter de l'abidie la comment de l'abidie la mattre de l'abidie la comment de l'abidie la mattre de l'abidie la comment de saint d'abidit l'abidie la deux autres, utentim en mattre de l'abidie las deux autres, utentim de l'égie se vie le mur occidental et dans la mattre d'abidie las deux autres, utentim de l'égie se vie le mur occidental et dans la mattre d'abidie las deux autres, utentim de l'égie se vie le mur occidental et dans la mattre, (If dans du horieur d'un saint mattre (Nico I), dans ons sobs creude su base de l'abidie de d'int.)

2. Guitseusen, Sainte-Marie-Andieur, p. 103 et s. fig. 83, p. 100 et s. pl. XXI et s., fig. 85 et s. (en particular fig. 86).

220

les murs latéraux des deux bas-côtes de la basilique et se distinguent des autres par l'ordonnance préméditée et systématique des images. Malgré la dispartion ou le mauvais état de conservation de la plupart de ces peintures, leur cycle immense se fainse reconstituor dans ses grandes lignes : somme de l'Annien Testament, sur le mur Nord ; sonnes distoriques étaient si nombreuses de part et d'autre qu'on a dû leur réserver jusqu'à six registres entiers (mur Sud. les indans la série de l'Annien Testament, on ne distinque plus que des épisodes allant d'Adam à Joseph (mais il y en avait d'autres), les du valences de l'Annien Testament, on ne distinque plus que des épisodes allant d'Adam à Joseph (mais il y en avait d'autres), les du valences de arrêter longuement à toutes les parties de du vale l'ensette de Chrust et même de la Vierge et de ses parents. L'essentiel pour nous est que ce cycle, contrairement à la première impression, ne fait pas double emploi avec les peintares évangéliques plus anciennes du chevet : tandis que celles-vier en ses silvotraient l'intoire providentielle sous des aspects différents et en cherchant à tirre tout le profit didactique possible de la confrontation des évènements des deux Testaments.

retaments. Les deux genres de cycles historiques se complètent ou, l'an perfere, s'opposent à Sainte-Marie-Antique qui est, je sus, la seule église où on les trouve rapprochés sous le même il, et c'est une des grandes leçons qui se dégagent de l'étude de mes fresques. Partout ailleurs, ils s'excluent l'un l'autre, il pour des raisons chronologiques, soit parce qu'ils repré-tient des conceptions trop dissemblables, propres à deux méalités différentes.

mentalités différentes.

Le cycle historique et narratif est attesté à partir du 11º siècle, pour les basiliques de Rome, où il se déployait, comme à finiste-Marie-Antique du 12º siècle, sur les murs longitudinaux des nefs'. Et déjs dans l'antiquité, des seènes de l'Ancien Testament y tenaient une place notable, soit qu'on leur consacrét tous les pannesux disponibles des murs, soit qu'on les y confrontist avec les épisodes de l'Évangile, sur les deux murs opposés de lanc L'importance accordée, dans ces peintures, sux cycles hibliques témoigne sans doute d'une assumence des fresques des synagoques (voir plus loin, p. 327), et, dans ce cas, les premiers exemples de décorations chré-

tiennes de ce genre pourraient être antérieures à Consessin. A partir du 1v4 siècle en tout cas, elles sembles attaches à la décoration des nels des basilques, tande qu'on se les trouve point dans les édifices coltaces à plan careat, es, antereure point dans les édifices coltaces à plan careat, es, antereure point dans les édifices coltaces à plan careat, es, antereure point dans les édifices coltaces à plan careat, es, antereure point de la composition de l

examinant les images des martyris ou les objets prophylactiques, il ne peut être question de charger ces images d'une valeur religieuse intrinséque.

Or, lorsque, partant des exemples les plus anciens de ces cycles narrelifs dans les basiliques, on en suit le sort ultérieur, on constate qu'il n'est pas le même dans l'Égise latine et dans l'Égise grèco-orientale. Sainte-Marie-Antique vient de ansus montrer qu'en Occident ces cycles narrelifs et didactiques sont toupours en usage dans les nels des basiliques en pleine époque carolingienne. L'exemple de la diaconie du Brorum rèes pas isolè. En Italie et en Gaule, des illustrations monumentales des livres des deux Testaments, groupées en cycles antithètiques ou simplement narrestifs, ont été d'un emple courant jusqu'à la fin du premier millénaire! Mais parallelement, pendant toute cette période qui, allant du ret au xt sicle, correspond à une grande floraison du culte des reliques, les mêmes basiliques réservaient un groupe d'images spéciales à la partie de l'édifice qui, nous le savons, remplissait les fonctions de mortgrium, c'est-à-dire au chevet. A Sainte-Marie-Antique, les trois sulles du chevet, avec leurs décorations distinctes, suivent un usage grec. Mais ailleurs, au il n'est point question d'une influence orientale, cultuelle ou artistique, on voit que l'abside unique qui encadre l'autel et, par conséquent, le corps saint qu'il abrite, concentre sur son mur et dans sa conque les seules images de la décoration qui restent en débors du cycle narratif de la nef et qui, par ailleurs, appartiennent à l'aconographie des mortgriu : le fond de l'abside (et quelquefois la portion du mur qui la surmonte est occupé par une théophaine-vision, inapurée par l'un des sujets qui apparaissent déja dans les mortgriu du ve siècle et dans les absides de Baoutt ou de Saqqara. Comme là, cette théophaine peut comprendre des éléments empruntées à des visions d'origine différente, aux prophétes et aux évangiles, ainsi qu'à l'Apocalypse ; tandis que le groupe symétrique ainsi qu'à l'Apocalypse ; tandis que le groupe symétrique

de Rume, de Revenne, de Millen, de Naples, de Nole (l'actuelle Cimitale) et de villes de la Geole, dans les inglies de vr' as vir sitch et de vr'. V. E. Stansauer, Ele lilles and de kirell. Wandendiere in Alexdinale van F. lie zom Aure, Ele lilles and de kirell. Wandendiere in Alexdinale van F. lie zom Aure, Ele lilles and de kirell. Wandendiere in Noledfande van Gesch. d. karol. Kinst, passies. A. Stansauez, dans leppet. J. Kandelse, VII, 1884, p. 375 et s. L. Examples a Romes i Sand-Parre, Saint-Pard, Saint-Governai e Parte Latina (resemples cardinales Saint-Call et Müniker en Sainte (pour ce derhier) Latina, (resemples cardinales Geschicht). J. Erializeg d. hiel. Kunddenleslier, N. F. 5-7, Gesleys, 1906-1909.

d'anges et de saints en sécration y perpetue une formie créée pour la composition sheidule au nv sicht. A cette théophanie-vision de l'abside ou de chem se locaux, mais aussi les soches de leur martyre ou de chim des pourues, et cette tradition se maintient jusqu'en plene énope romane. On en saint d'ailleurs la raine : les théophanie-visions et les socies de les mort généene des martys — u celler-ci me figurent pas dans la crypte? — se fixen ser les parcies et les voites et l'abside et de them de spiles luines, parce que cette partie de l'édifice est le mortgram qu'éles se sont adjointé.

Le lien étroit qui existe entre la décrettion particuliers de l'abside-mortgram et les mystapes de l'autél-citiquies qu'elle reaferme est souligné par la cureuse recrespondence qui rapproche les sujets des peintures murales de chour et enz qu'on représente sur les autéle et les ontépende de hut

1. La phopari des haufliques rumaines etc. les conferencies de haut

2. La phopari des haufliques rumaines reproduient inheutièmest jusqu'es
est elicle et au deils la composition absoluté d'un type ces au re sièce se
plus lared (le plus sucien ex. conservit, sus beints clause-el-fourner : e sois
el xixille, III. Les freuques bénéficientes de l'Italie control presentes de
el xixille (III. Les freuques bénéficientes des l'Italie control presentes de
el xixille (III. Les freuques bénéficientes de l'Italie control presentes de
el xixille (III. Les freuques bénéficientes de l'Italie control presentes des
emblables mais en présentes des prophétes (Fasteux, Le pillure s'e ministere
natio Londorrèle, Milles, 1962, pp. III. les des une freumbe qui en enviserem
nation de Cappadices (el. Ps. Suphreumes, 2, p. 201, se. ExcassionDes versions semiliables de l'Italie Septentinosale, se métrouves en Catalogne
au xur siècle (Burqui, Sesta-Marra de Externé de Amer Cat. Le Sest. Avenueure
Marral Pontalita, el Catalogne, Caminique (Sess., 1904, pl. XXXXII), 321.
Au Nord des Alpes, absolues caralinguemes (Sexasses, 1, c. p. 201 et s.), et romanes (Martiser, Tavassal, Beres-la-Ville, Vic, Santi-Jacques-de-Ganes, etc.)
montrent presque trojuum la thiophano-vision (Sexasses, 1, c. p. 201 et s.), et romanes (H. Focussas, Periol. montres de spisse a Fraux, 180, pl. 36,
50, 1905.

2. Gelliano, Tavassa, Montroles, Beres-la-Ville, Vic, Quelques regraduettes
H. Focussas, J. c., pl. 198-113. En Catalogne Santis-Maria in Turmes in
Barbara (Rexex, 1 et s., pl. XXXVIII de XXVIII),

3. Comme p. ex. à Saint-Geremain à Aurantis, à Sant-Santis-de-Ganes de la Passon (Rexex, 1 et s., pl. XXXVIII de XXVIII),

4. Character, Le parti que none sevue miner à Saints-Maria in turmes de les l'Englass et de la Passon (Inquient dans la Merch de Pilge union les compressions, et les la Passon (Inquient dans la Merch de Pilge union les compressions on fon l'Englass et de la Passon (Inquient dans la Merch de Pilge union les compressions on fon l'Auges et de part

moyen âge, en Occident. Sur les exemples de ces objets qui vont du vit au xº siècle, on trouve tantôt une ou plusieurs visions-théophanies', tantôt — si la technique et l'habileté des artistes le permettaient — des fragments de cycles qui développent les thèmes des théophanies de l'Enfance et de la Passions', brel les catégories d'images que nous avons fair remonter aux marlyris des Lieux Saints. Mais, en outre, à côté de ces théophanies directes, les mêmes auteles-reliquières effrent des scènes du martyre des saints, c'est-à-diquières sujets qui appartiennent eux aussi au répertoire iconographique des martyrs évoquaient des événements marqués par une intervention divine et se rapprochaient ainsi, idéologiquement, des images des théophanies du cycle christologique. Les unes et les autres voisinent en tout cas dans les cycles des autels et anlependia histories, qui surmontent immédiatement les reliques déposées sous l'autel, le marlyrium proprement dit. Enfin, plus près encore des corps saints, entiers ou fragmentés, sur les reliquaires en pierre et en métal qui les renferment, une deuxième série d'images reflète les mêmes idées en reproduisant les mêmes catégories de sujets. Parfois, seuls emonogramme du Christ et la croix, décorent la botte du reliquaire; ils suffisent pour rappeler la communion mystique,

1. E. v. Synow, Die Endrichlung des Epuralen Schmucks der christ. Attar-Antigendia und Relabula bis zum XIV. Jabb., Strasbourg, 1912. Lastrevur, i.e., p. 688 et s. Certains tombeaux de martyrs assimilés aux autels presentent iss mêmes sujets empruntés au programme iconographique des murs et des volles du chense. Exemples en France : londienaux de saint Latare à Autsus et de saint Junien à Saint-Junien (Haute-Vienne): Lastrevur, t. e., p. 666. Majasti, aptiers et vieillands des théophants de l'Apoculypee).

2. Sur le tombeau de saint Bénigne a Dijon, carolingien ou pré-carolingien. Benincien Nationalis et Papeulipee.

2. Sur le tombeau de saint Bénigne a Dijon, carolingien ou pré-carolingien. Benincien Nationalis et Pauseniai : Chou. Benincien Desiration Nationalis et Deutschie Chou. Benincien, p. 337). W. Coox, dans Benigne Disson, p. 384 (Schutosass, Schriffpusilen, p. 337). W. Coox, dent. Le Primition, VIII, 1928, 62, 29-30; N. 4, 1928, 62, 14 a. Gudiol y Contact. En Primition, VIII, 34, et s. (Enfance et Vierge), 63 (Enf.), 74 et s. (Enf.), 74 et s. (Enf.), 74 et s. (Enf.), 75 et s., 64 s., 65 et s., 160 et s. (Passion), 181 et s. (Passion suchement, du les deux cycles réunis); et, p. 9, 10 (d'après Liber Poulif, b. Basun, Die Heliquien, Fribourg en Br., 1910, p. 071-675.

3. Goox, dans Art Haul, VIII, 2, 1929, fig. 24 et s., 49-51; VIII, 4, 1906, et s. Godiol y Contact, t. et, fig. 1, 13 et s., 28 et s., 39 et s., 56, 57 et s., 64 s., 72, etc. Cf. Synow, b. c., p. 8-12 (d'après le Liber Poulif, du vir su s'aiscle, p. 17, 19, 23, 25, 27, MALE, Art relig, au XII\* stocke, fig. 158.

dans leurs passions parallèles, du Christ et des manyres d'Alleurs, les images proclament la divente du Christ, dans Alleurs, les images proclament la divente du Christ, dans sont réunies autour de la croix de la Passion, de la croix de la Passion, de la croix de la Passion, de sources paradianques un martyr qui tende au-dense de sources paradianques un martyr qui tende ac-carante, de cel (pl. LXVI, 2). D'autres groupes d'épindes de l'Écrist que le Main dévine la tend du languer, s'ils sont bien choisis, peuvent évoquer le thème sessible manifestée tout aussi directement dans les thémplanes historiques que dans les reliques écontre. Ains au-dense reliquaire en bois du Sancta Sanctorum du Latran, provenant chéophanies évangeliques, avec l'accent posé aux la Passion, Nativité, Baptéme, Crucifiement (sens deux fois plus grande que les autres), Fennmes au tombesu, Asension (pl. XLVII, 1). Tandis que le beau reliquaire en argent de Saint-Nozaire, à Milant, réunit cinq autres scènes qui grande.

Saint-Nozaire, à Milan\*, réunit cinq autres scènes qui gra
1. Exemples : N. M. Bélany, dans Semination Kindelmianum, III, p. 120, fig. 3 et pl. XVII (deux reliquaires su Musée de hônia) Prince of Trans, I. e., II, fig. 125, b. Description d'un reliquaire sur Musée de hônia Prince of Trans, III, ill. 128, b. Description d'un reliquaire sur Musée de hônia et de crisa d'un cité de la Antichet, Mar Timasa velops de Marp, Rid-monnat, I, 5 (trad, allem, dans Bibl. d. Kirchengeler, 72, p. 200). Sur in vid-quaires publicherétieus: H. S. Woudoux, dans Milhimagna d'active Musée au de Colon d'Assaid. Archend, N. F., XVI, 1800, p. 1 et s. Cassoo, Diet. s. engas causée. Oct. 2343. Lavaire, dans Mon. Piol, J. 1500, p. 3 et s. Cassoo, Diet. s. engas causée. Oct. 2343. Lavaire, dans Mon. Piol, J. 1500, p. 7 et s. Kerrasao, Biant de Aristi. Archenda, p. 55. Belany, l'article et de desses. Duore, dans Zel : Kirchengeler, 1940.

2. Ph. Lavaire, dans Mon. Piol, 13, 1906, p. 229 et s., pl. XIX prinpasse de Brivio en Lombardiel. — Sur le Ubém des brobie martyrs reproduce de Brivio en Lombardiel. — Sur le Ubém des brobie martyrs reproduce de Brivio en Lombardiel. — Sur le Ubém des brobie martyrs reproduce de Brivio en Lombardiel. — Sur le Ubém des brobie martyrs suppradee de acrois, v. supra, p. 60. — A Sivas, ribuquaire by, avec apress et cros. Huz. Zeit., 39, 1939, p. 295, pl. 111. Cl. images gravées sur les soich pour-civelliens de Grèce: Scrimou, dans May. Erga, 1927, p. 27-232. — A de d'une Trauditis legis, les suples que voici sont risuits sur un reliquaire des sur les soich pour-civeller de Grèce: Scrimou, dans May. Erga, 1927, p. 27-232. — A de d'une Trauditis legis, les suples que voici sont risuits sur un reliquaire des sur les soich pour les saint-l'ene, et et et gene de l'ene, p. 187, p. 11 et de l'ene, et de l'ene, et et l'ene, et l

vitent autour des Épiphanies aux mages et aux bergers et de celle de la Multiplication des pains (pl. LXX, 3), interprétées comme des images de la puissance auprême de Christ (dans les trois scènes, Jésus est représenté trônant). Ce petit cycle est complèté par deux exemples de justice et d'autorité inspirées par Dieu, à savoir les Jugements de Daniel et de Salomon. Il est possible que, dans ces deux dernières scènes, le rapprochement qui s'impose entre le Christ siègeant en majesté et ces deux juges également trônant, comprenne une allusion au rôle d'assesseurs du Juge céleste qui sera celui des martyrs.

Enfin, il y a des reliquaires antiques oû les portraits du Christ entoure des apôtres, de la Vierge adorée par les anges et des martyrs, qui sont tous représentés sur le même plan fpar exemple dans des médaillons alignes), rappellent l'identité de la force qui agit dans le Christ et dans les saints et leurs reliques. Pour souligner la notion de puissance que l'iconographie du reliquaire est appelée à faire valoir, une pyxide de Grado' choisit le type de la Vierge-reine pour le couvercle, tandis qu'elle réserve le pourtour aux portraits des martyrs. Etant donné la fréquence des images qui rapprochent la Passion du Christ et la mort violente des martyrs et notamment des portraits de ces saints, sur les reliquaires antiques, on ne saurait expliquer autrement que par le hasard des trouvailles l'absence de représentations du moment mêtue du martyre sur les lipsanothèques anciennes conservées (cf. eependant la pyxide en ivoire du British Museum avec la scène du martyre de saint Mênas. Elle a pu servir à conserver (cf. eependant la pyxide en ivoire du British Museum avec la scène du martyre de saint Mênas. Elle a pu servir à conserver des reliques: p. L. LXVII).

Ces figurations sont d'ailleurs fréquentes sur les reliquaires du moyen âge\*, qui par ailleurs maintiennent longtemps les

100 houyen age?, qui just Enterture intercence de arch, e dori optria, 24, 1908. Autres considérations sur le reliquaire de Mikan, v. supra, p. 245, 248, n. 1. D'ayrès saint Ambroius, auteur milanais, de spiritu roude, 4, 6 (Mucsa, P. G., 6, 187), in même puissance dirira se manifested dans les Jugements de Daniel de Salumin, et dins les Miracles du Christ. D'of rapprechement possible des images du reliquaire, et indamment adour du bème de cette forme de la bisophanie qu'est toute manifestalten de la puissance de Dico.

De Rossa, Muletine, 1822, p. 156 et a., pl. X-NII. Cf. thid., 1887. Purson et Tyram, i. c., 18, fg. 197, c.

2. Passion des martyrs, sur les châsses, à partir du xue siècle, c'est-à-dire depuis (Popula des selévations e fréquentes des corps saints. Exemples Marquet de Naussacet, dans Res. Arch., 18, 1965, p. 15 et s., 231 et s., 416 et s., pl. Vill., XVI. XVII. XXII. Aksa, Ad reliquaires au XIII setted; fg.; 142 et 148 paint Hilairei, 146 (saint Martial de Limmges), Haave, Die Feliquiaes, fig. 482.

thèmes les plus typiques de l'iconographie des reliquaires et ceux des antères municipales et l'iconographie des reliquaires et les autres empruntent leur programme à ramperie des insurant de l'iconogramme à ramperie de les autres empruntent leur programme à ramperie des le plus fréquemment l'abside (ou le cheur) des gions latines ancientes, et ils s'opposent par contre aux pentantes des mels, comme en architecture où, à le fin de l'antèquité, le basilique latines réunit par addition un chouve-marigname et des aufs-coffrent deux series juxtaposses, mans distinctes.

L'Orient est plus pauvre encore que l'Occident en exemples conservés de peintures murales dans les égites architeurs qu'à l'époque très ancienne et pusqu'au ébbit du vuicle des cycles d'images historiques tires de l'Écritaire et destines à l'instruction des masses des fédèles y étaient également en usage. Les docteurs cappadociens, à le fin du rot siècle, en vantent l'utilité pédagograpue avec la même conventam que le Pères occidentaux<sup>3</sup>, et quelquer decades plus tand, dans su lettre souvent évoquee, saint Nil, de fond de sa retraite de Sinal, recommande à un correspondant de Constantinopé de fixer sur les murs des basiliques les deux sères des scènes de l'Ancien et du Nouveau Testamenta, que les pentres latins ont si souvent représentées en les groupeal d'une des parties de la Chrétiente, muis d'un courant qui le traversait d'un bout à l'autre. Toutelois catte solidarité de l'Orient et de l'Occident ne fut pas durable Car departe in lettre voit de l'antien de l'antient par les deux sières des scènes de saint Nil on n'entend plus parfer dans les pays gros et orientaux de cycles didactiques qui rémiranent synéragement les deux Testaments, et aucun monument conserve a en offre d'exemple ; tandis que, nous venons de le rappeier. l'Occident latin mantient et allieme la paraique de cette oriennance dans les nefs des basiliques préventames.

Depuis qu'on connaît les freques de la synapogos de orientaux de cycles didactiques qui rémiranent synériquement l

V. les textes reproduits supra, p. 71. Pour sant Grapure de Nyu-(Microx, P. G., 46, 737) l'imagerie al en instrument polispagnus compando à la parolie de sersionnaire, mais plus quasant. Les autoen beins de tont temps out reconnus le rôle diductique de l'émongraphie chetimes.
 V. ci-dessous sur les soines bibliques à Pepaltex, p. 300.

Doura, il est permis d'affirmer avec une certitude presque absolue que les cycles narratifs et édifiants, sur les murs, des églises, prolongent un usage des maisons de prière des églises, prolongent un usage des maisons de prière prives. Certes, le cycle des images de Doura ne puise ces sujets qu'aux seuls livres de la Bible, mais le choix et le groupement des épisodes y sont soumis à un dessein pédagogique, et il est même rare de trouver par la suite un grand ensemble de peintures historiques qui obéisse avec plus de rigueur aux nécessités d'une démonstration doctrinales. Quelques détails suggestifs, à côté d'autres, établissent un lien plus étroit entre ces peintures monumentales et les ensembles de fresques ou de mosaiques postèrieures dans les églises : l'o de part et d'autre de l'abside, l'artiste de la synagogue déploya plusieurs fraises superposées de scènes historiques ; 2º comme dans les églises plus tard, on y constate des séries d'images antithétiques, qui, partant de l'axe central, s'alignent symétriquement les unes à droite, les autres a gauche du panneau du milieu ; 3º ce panneau est consacré à une composition abstraite, qui s'oppose ainsi aux tableaux historiques qui l'entourent, et ce parti aussi sera normal dans les églises ; 4º enfin, de grandes images des héros de la religion juive se placent, entre le panneau central et les cycles historiques, des deux côtés de l'abside (pl. XI.V., 1), conformément à un dispositif qu'on trouve en outre dans le mithreum de Doura (pl. XLV., 3). Les artistes chrétiens feront de même et encadreront volontiers l'entrée de l'abside de grandes figures d'archanges, de prophétes ou de saints, qui sépareront ainsi, comme à la synagogue, la composition de l'abside et les tableaux historiques de la nef.

Si des modèles juifs de ce genre devaient inspirer les décorateurs des plus anciens sanctuaires chrétiens, cette transmission a pu se faire dès avant la Paix de l'Église et, avant lout, au profit des salles de réunion chrétiennes qui dérivaient le plus directement des

latines (où les scènes de l'Ancien Testament, sont particules ann partage) leur réservent les murs longs den quéquelois dire la partie de l'édifice culturel qui à point été confamins. Or, in 'en a pas été de même en Orient, cette conclusien, ce genre n'y apparaissent plus ni sur les monaments consaint Nil. Pour expliquer cette sersission on pens tout de suite suite suite suite dans et différent fait au marigrium dans l'architecture eccles actuelle orientale, où nous avons observé non pas sa jonction l'église par le marigrium. Si l'édifice culturel orientale, où nous avons observé non pas sa jonction l'église par le marigrium. Si l'édifice culturel orientale, au culture de veille du moyen âge, n'a généralement su maniferi mater aucune partie importante de la domus Dei initiale, indépendante du marigrium, et a fait de celui-ci le type normal du sanctuaire, un processus parallèle, appiqué à la décoration monumentale, aurait de leiminer l'imagerie habituelle des anciennes basiliques et la remplacer par les cycles de multiprium, qu'il a sulfi d'adapter aux besoins nouveaux de l'église évoluée.

regines evoluce. Si insuffisantes que soient nos sources d'information, des témoignages isolés de textes et de monuments permettent de saisir certains faits suggestifs à cet égard. Tandis que des tituli, qui éclairent si bien leur tendance descriptive et didactituli, qui éclairent si bien leur tendance descriptive et didec-tique, accompagnent les peintures des basifiques latines, les légendes qui se lisent sur les images monumentales grecques et orientales, lorsqu'elles ne se contentent pas d'en nommer le sujet, reproduisent des mots de prières<sup>2</sup>, et nous offrent ainsi une expression verbale de la fonction religieuse des peintures selon les croyances des chrétiens d'Orient. Ces deux types d'inscriptions, tous les deux étroîtement lies aux images respectives, permettent de mieux saisir les deux attitudes religieuses qu'elles représentent : la peinture narra-tive et didactique dans une basilique est à la fresque d'une

Sur les thèmes religieux interprêtes par ces fresques : Graban, d' Ros. Hist. Ret., 103, 1941, p. 143 et s., 104, 1941, p. 5 et s. — Reproduction Marcel Aubert, dans Gar. R.-A., 1937, juillet-noît, et surtout, Excavali et Dure-Europos. Report of jetuth Season, planches et Du Missuit, du Buissi Les peintures de la synagogue de Doura-Europos, 1939, planches.

<sup>1.</sup> V. supro, t. 1, chap. IV.

2. Exemples: a Saint-Jean-d'Éphèse, su-dessun des calonies qui encadraint le tombeau de l'apôtre (Sormison, dans 'Apg. Adx., 1972, p. 158, n. 1; planerets du Ps. 131); a Saint-l'rère de Constantinopie, devan l'absid (W. Gronce, Saint-Berrere, pl. 55, p. 47 et s.); à saint-Sophis de Sainque, p. 136; devan l'abside (Drintt, Let Tournsau, Salants, Mon. Arth. Sainque, p. 136; devan l'abside (Drintt, Let Tournsau, Salants, Mon. Arth. Sainque, p. 136; devan l'abside (Monsaxov et Tourns, Bus. Cent. Sainque, p. 126; de Sainte-Sophie de Kiev, devant l'abside (Monsaxov et Tourns, Bus. Cent. Sainque, p. 126; de Sainte-Sophie de Sainte-Sophie de Riev, devant l'abside (Monsaxov et Tourns, Bus. Cent. Sainque, p. 136; de Sainte-Sophie de Sainte-S

compelle de Sanut or qu'en ilinior de sant Positio su de Presidente est à l'impression du pièreix imple stategras, pentie sur le sour de l'oranisse. Cr. nous sevens — el je n'es pai à recette l'access — que les deconstitues innographiques mai pe des oranes en pendante ligaration à de parière montre l'access — que les deconstitues innographiques magnitus mi pe des oranes en pendante ligaratides à de parelles parieres pentante la parelle a destructes des margines, pendante pensante pentante de parelles persons pentante de pendante la parelle en destructe de santiques, d'une ampiration tres stategras, (est constitutée est delors de sinte presumption péndagaques et decterante, personquée par le métante de metiter le fédér en presente de Diese et de la mex, se de métant le branche a une le fédér que le frequent, les configurations trainentes a une le fédér que les fonctions de mex, se de métant de mex, de les pendantes et les destructes de centant une l'anaparte des églises propresent étées, si, pour d'oranes des noutres des sustent de les energies plan haut, les pendantes des mortipes des Lieux Dieses, en pendantes des mortipes des Lieux Dieses, ou supris christiales des mortipes des Lieux Dieses, ou supris christiales des l'insulations de l'imagerie monumentale qui y fui finie, en metante des l'insulations de l'imagerie monumentale qui y fui finie, en metante de l'imagerie monumentale qui y fui finie, en metante de l'imagerie monumentale qui y fui finie, en metante per de métante politiques de culte nouvelle des mortipes sur les mans en gibes de culte nouvell. Sous les questions des thémphaties, su métant de l'imagerie des metapos sur les mans et de révers d'autres evidentes de l'indisence de l'influence de l'influence des thémphaties, su mortipes, en finie entre de l'influence de l'influence des thémphaties, su mortipes, autre sous des des mortipes de settes de Nouveau Teslament. Au le mez, mans c'es sièces de settes hibliques, application de dissentition de l'indisence de la déconstitue de l'indisence de settes or qu'en filiales de saint. Peulle

de une siècle, percuiere d'alleren à proper d'un mage desse l'Extraggié deux s'en tent de la feuille de siècle partie de la fourte se présperations de l'autonie par dissertent sprondes, ser de présent de siècle de la frait partie encerticide, en ce souvent des le print annéer de les rentriques des Laneux Route était de rééres le théoplanes qui forment les tenus groupes de l'Editions de Marie e de la France des Laneux des proposes prospe tenuminant, l'extract des proposes prospe tenuminant, l'extract des print antiennes en fais collec qui et siècle des l'existent de plus antiennes en fais collec qui et dependent : Enfance, seulement, i famile Marchet, à faire despe de Gara ; Enfance, Pranten et antienne des les spèces et à Boutet ; Enfance, Pranten et antienne des l'entre l'entre de l'entre les parties les parties des le description et à Gentalminant sousit Prante, de l'Apparitions des le metaur l'entre de Siente-March-Antique ; Enfance untest, Minches et Pranten et Pranten. (Anne le promise et le Topich. A Perultics, une Enfance tres détailles et sels empenes, mans ce cycle avait demmet une motre-parte faire une description sère d'emages évanguiques Prante é le Topich. A Perultics une Enfance tres détailles et sels empendes de les patrianthes orientaux avaient aque le l'Enfance, l'en unit ofer autoime sièce de manherunes image de l'Enfance et main de les patrianthes orientaux avaient se de la Prante des groupes fondamentaux de sièce le manherune image de l'Enfance (en minument des nitres des partes des partes des partes des partes des partes des partes des montes et de la manherune de sièce de la manherune de même description de la minument de la manher des faciles de partes de

l'accept soit sur l'un, suit sur l'autre des

H. Lever, XX, 199.
 Tracke dans Virmerrance, Apadelorde, One Stude-Stud. In State of Americans, Control of Students, Control of

Sur Providica, v. supra p. Sat. Co. Selber

Regularizat de deux atique. Coustan, Priori, relig en Bulgarie, pl.  $\Pi_i$  K incide de one frençais par M  $\Lambda$ . Fraises, introducement una presse, una supagnas de planelais en universe.

phanies, on reste partout confiné à leur programme et, par conséquent, fidèle à cette idée que les scènes évangéliques servent à fixer les manifestations de la divinité dans l'histoire terrestre du Christ. Dans le cadre général de ce programme idéologique, le cycle de chaque décoration de sanctuaire pouvait s'étendre ou se rétréeir, mais la tendance a été d'en marquer les points extrêmes, c'est-à-dire l'Annonciation et la Nativité d'une part, le Crucifiement, la Résurrection, l'Ascension et la Pentecote de l'autre, et d'y joindre deux autres théophanies essentielles, le Baptême et la Transfiguration. Il y aurait lieu cependant de relever une tendance qui me paraît importante pour l'évolution utlérieure du cycle évangélique dans les églises grecques et qui ira en s'affirmant. En relevant les deux groupes de théophanies qui marquaient le début et la fin de la vie terrestre du Christ, on pouvait donner l'impression de l'embrasser dans son ensemble. Cette tendance s'annonce peut-être dans le groupement de sujets sur certaines ampoules rares de Palestine, où plusieurs scènes théophaniques forment de petits cycles. Les sept et huit images qui le composent correspondent à une bénédiction collective de tous les lieux des théophanies évangéliques. Cette même idée se retrouve ensuite, mais affirmée avec bien plus de netteté, dans la façon dont les Pères du concile de 787 résumaient le contenu des cycles iconographiques dans les églises antérieures à la crise iconoclaste : sans énumérer les sujets représentés, ils rappelaient qu'on y voyait figures l'Incarnation, les Miracles et les événements jusqu'à la Descente du Saint Esprit¹, c'est-à-dire non pas un choix arbitraire d'épisodes quelconques, ni même de théophanies prises au hasard, mais une série d'événements qui pouvaient résumer la théophanie du Christ dans toute son ampleur. C'est sur ce point sans doute que les cycles évangéliques des églises dérivés des cycles de théophanies, propres aux martyria resumer la théophanie du Christ dans toute son ampieur. C'est sur ce point sans doute que les cycles évangéliques des églises dérivés des cycles de théophanies, propres aux marlyria des Lieux Saints, se détachèrent de ceux-ci, et cette séparation a dù s'accentuer avec le temps. Au début, le thème général restait intact, mais un sanctuaire de culte général invitait plus que les cultes particuliers des oratoires des Lieux Saints à présenter l'ensemble des théophanies christologiques.

Vita z. Stephani iun. (Michie, P. G., 100, 1120); (les iconoclustes firent disparalite, à l'église des Blacherres, les peintures murales qui figuraient) diré ur της πρός τρίας του θεσού συγκαταθόσους, δευ θαυμάτων παυτοίων, καὶ μέχρι τῆς αὐτοῦ ἀναλήψεως, καὶ τῆς τοῦ ἀγίου Πούματος καθόδου.

Cette même tendance distingue, d'autre part, depuis le orientales, des ensembles de peintures analogues en pays groupe de sujeta choisis par l'artiste ou le clergé d'éties latins : les Occidentaux, se contentan analogues en pays groupe de sujeta choisis par l'artiste ou le clergé de l'égius, tout entier¹ : chez les Grezs, même lorsqu'ils se bonent à un petit groupe d'images evangéliques, celles-ci ont pour cade chronologique le debut et la fin de l'incarnation de Logos, de tout l'ouvre du Salut, selon l'expression du canon du quement, elle appartient à la fois au passe et au présent.

Les sujets des versions abrégées des cycles de ce genre se commémorés par les plus grandes fêtes de l'année liturgique. Rien ne montre mieux le sens profond des groupes d'images ainsi constitués et, somme toute, particuliers à l'art gre et gréco-oriental. Mais, à l'origine tout au moins, ces cycles n'étaient point inspirés par la célébration liturgique de ces événements de l'Évangile : à preuve, les exemples palestinens les plus archaïques et que je viens d'évoque : chaque monument conservé offre un choix de sujets différent, et en outre tous les épisodes n'y correspondent point à des fêtes liturgiques importantes (cf. par exemple, la Visitation Même plus tard, à les regarder de pres, tous les cycles bysan-

<sup>1.</sup> Exemples : Münsler en Suisse (txt sietels) où, en dehers d'une Ascentica, au-dessus de l'abside, toutes les timages qui font le tour de l'église es rapportent à l'Initalire de David (Zeup, L. c., pl. XXXI-XXXII, LVII-LIX). — Saind-Georges à la Reichierau, sur les les de Gonstanes, où le vyée entire de la niet consacre à un choix des Mincles du Christ (F. X. Kanax, Die Wendpendie der S. Georgabirche zu Obertell out der Hichenau, Fribour, 1805, Gelifhari, etc.) Saind-Geliffact (S. Georgabirche zu Obertell out der Hichenau, Fribour, 1805, Gelifhari, etc.) Saind-George (Kanax, Die Wendpendie des Saint-Bilvestre, où l'en «Vétait borde à figurer le Jugement Dernier qui se déglole au haut des quatre murs de l'égliot (Kanax, Die Wendpendier de Schollen au haut des quatre murs de l'égliot (Kanax, Die Wendpendier de l'égliote au haut des quatre murs de l'égliot (Kanax, Die Wendpendier de l'égliste des niges de l'autonier de l'égliste par l'anne de l'égliste par point de l'égliste des locax décords précesses personnées des niges des locax décords donateurs ou des prêtes epara le fonction religieus spécials des locax décords dit, les programmes locaperphiques y sunt généralement en répoir de l'autonier de l'égliste séch. Autrematique de l'égliste des locax decords des locax decords de l'explise encorrèe d'époque roman ne présente de rycle evangétique qui embrasserait toute la vie terrestre du Christ.

2. V. à ce sujet, Mixtex, I. c., p. 16 et s.

tins du même genre¹ présentent des variantes individuelles, qui ne seraient pas de mise dans des illustrations des éfêtes »; et ils comprennent toujours des seênes qui n'ont point de pendiant dans la tradition héortologique de l'époque (par exemple, la Descente de croix ou le Lavement des pieds, etc.), exemple, la Descente de croix ou le Lavement des pieds, etc.), exemple, la Descente de croix ou le Lavement des pieds, etc.), peut sinst conclure que ces cycles d'images, s'ils se rencontrent dans le choix de beaucoup de sujets avec les principales fêtes liturgiques, doivent cette parenté à une communauté d'inspiration et non pas à la volonté de créer un sauté d'inspiration et non pas à la volonté de créer un pendant iconographique aux offices des fêtes : tout comme les commémorations liturgiques d'une année entière, les cycles christologiques des égiées gréco-orientales, si abrégés qu'ils soient, ont la prétention d'embrasser l'ensemble de l'œuvre du Salut.

Un programme d'iconographie christologique, d'in-

christologiques des églises gréco-orientaies, si abreges qu'ils soient, ent la prétention d'embrasser l'ensemble de l'œuvre du Salut.

Un programme d'iconographie christologique d'une telle ampleur n'a pu naître qu'en vue de la décoration des églises de culte général. Mais, à l'origine de leurs cycles, nous avons reconnu les séries d'images évangéliques qui, dans les martyria, relevaient les théophanies du Christ. C'est là que fut établi le principe de la seène historique, dont la raison d'être est de représenter et de perpétuer ainsi une manifestation de Dieu dans le Logos incarné. C'est à la faveur d'une idée pareille (qui paraît normale dans l'ambiance du culte des reliques de Terre Sainte et que reflète l'imagerie des marlyria), que les images historiques de l'iconographie byzantine ont pu prendre place parmi les saintes icones, agents actifs du salut de leurs adorateurs.

Les conclusions qui se dégagent de ces recherches sur la formation du programme iconographique dans les églises, beaucoup trop incomplètes pour être définitives, pourraient être résumées en peu de mots. Les images créées pour les marlyria se proposaient de refléter dans la mesure du possible l'idée religieuse qui est à la base du culte des reliques, et de représenter les saints personnages et les événements dans lesquels Dieu s'était manifesté aux hommes, soit par des apparitions momentanées, soit par des actes de puissance surnaturelle. Ce programme n'a rien de commun avec celui des illustrateurs de l'Écriture qui décoraient les murs des basiliques, pour remplacer ou compléter par des images la parole écrite et faire de ces dernières un moyen d'action didactique. Il y eut, par conséquent, à l'origine deux concep-

tions différentes de la decoration chrétienne, et l'imagerie du culte des martyrs des Lieux Sainta, serait sins plus mairative et didactique, née probablement avant la forsaon ancienne que l'imagerie appelée à l'existence par de martigrium s'incorpors dans l'egies culte, ment dite, par un mouvement parallèle sa décoration minisle nouveau. Le martyrium s'incorpors dans l'egies crope-s'infiltra dans la décoration des édifices au conservation sintale nouveau. Le martyrium bui fournit un certain nombre d'images particulier. En Occident, tandis que les peintures des nets limite à la décoration de l'abside ou du sanctuaire (aina que le l'autel et du reliquaire), c'est-à-dire à la partie de l'égise du type nouveau où, dans les pays latins, fut fixè le murigrium. Dans les pays grecs et orientaux, pour des raisons semblables, les images particulières au culte des martyrs furent transportées dans les églises-martyria, mais rejetes dans les cratiques des saints. Mais, par ailleurs, tandis que l'église elle-même adoptait les formes architecturales du martyrium, son cycle christologique complet, qui constitue la partie essentielle de la décoration d'une église grecque, prenait pour point de départ les séries d'images évangéliques créées dans les martyris de le leux Saints, et c'est ainsi que, jusqu'en plein moyen âge, les peintures des églises byzantines, dans leur signification religiusee, leurs cycles et même dans leur esthétique', garderont un souvenir marqué de l'art des martyria.

Sans me dissimuler les risques que l'on court en essayant de rapprocher les faits artistiques des théories, même contem-poraines, sur la valeur symbolique de l'édifice ecclésiastique et de ses parties, je crois trouver une confirmation suggestive

1. Le style des images byzantines, grave et abstrait, ne sairait être stranger à l'expression du sacré contanu dans chaque personnage et chaque spinofe de l'histoire religieuse figurés par l'iconographie, si en les considère du puist de vue théophanique, Refleta d'une manifestation quéscoque de Direi, dans un événement historique, ces images effects toujours un equilibre statique parfait, et les personnages qui les peoplent, migistoras et equilibre statique parfait, et les personnages qui les peoplent, migistoras et reservés, ne se laissent jamais emporter par un sâm passionné. Tout ce que sépare ces images des visions immédiates de la réalité matérielle répund ains au sens religieux profond qu'en leur attribusit.

de mes conclusions chez les mystiques greca de l'époque qui vit les marlyria et leurs décorations inspirer l'architecture des aglises normales et leurs pentures. Il suffin que je rappelle briévement les idées du Pseudo-Aréopagite, de saint Maxime le Confesseur, du pasudo-Sophronios, du pseudo-Germain de Constantinople ou de saint Jean Damascène, qui nous aident tout d'abord à comprendre l'évolution de l'édifice ecclésias-tique et, notamment, l'installation de l'église de culte normai dans le marlyrium : solidaires dans la souffrance et la mort, les cohériters de Dieu, que sont les martyrs et le Christ, le sont aussi dans la gloire, dans le solle qu'on leur doit et, par conséquent, dans le culte qu'on leur voue. Mais l'Église, toute église, est londée sur le sang des martyrs, et le Christ est le premier parmi les martyrs, qui n'ont fait que renouveler sa passion. La vénération de son tombeau a done la priorité sur les autres et, en les dominant, elle les comprendra tous symboliquement. C'est le tombeau du Golgotha que figure Pauled de toute église, et, de ce fait, il devient martigrium du Christ, tandis que, pour les saints martyrs, si le même sanctuaire en abrite les corps, leurs martyra particulærs s'installeront dans ses collatéraux ou ses dépendances : l'architecture refléte ainsi tout ausai bien l'étroite parenté des cultes du Christ et des martyrs que le droit de préséance du premier sur les autres.

On les mêmes sources littéraires nous apportent quelques indications aussi précieuses pour l'étude de l'évolution des peintures murales. Ainsi, le pseudo-Sophronios et le pseudo-Germain nous expliquent pourquei la décoration de toute église pouvait adopter le programme iconographique qui, à l'origne, appartient au rouve du Golgotha, la grotte du tombeau du Christ « qui se trouvait à côté », et la grotte de la Nativité\*, e'est-à-dire les trois « Lieux Saints » majeurs de Palestine

commémorés sur place par des marigria spéciaux. Figure de ces marigrio réunis, chaque égiles devenait marigriam à son tour et pouvait ainsi en accepter le programme inneue de commémorait toutes ces artificials en accepter le programme inneueux ces marigria de la vie terrestre du logos incarne. L'agine les eulogies de Terre Sainte qui réculiard de l'huit comme sacrée ou de la pousaiere, prises à tous les Lieux Saints. Il était naturel dans ces conditions que les images, dans les marigria collectifs et du Christ qu'étaient les égless suvinems l'exemple des ampoules et reliquaires collectifs et rapprochassent côte à côte les équivalents locongraphiques de toute les théophanies commémorées. Or, c'est précisiment ce que nous avions observé dans les penitures monumentales de églises qui empruntent leur cycle christologique sux décorations des marigria: à la place d'un fragment du cycle, celui qui correspond à un seul évenement, ou à un groupe d'évenements commémorés dans tel marigrium, l'église dans un décoration cherche à embrasser l'ensemble des théophanies évangéliques.

ments commémorés dans tel marigrium, l'église dans us évangéliques.

Sans doute, la décoration des églises n'oublie point tout de suite que les thêmes de l'Enfance et de la Passion (svec les Apparitions) ont et le toujours les plus importants pour les iconographes qui relevaient les moments des théophanies. Aussi, pendant très longtemps, ese deux partise de la vie du Christ furent le mieux illustrées dans les églises, en correspondance exacte, d'ailleurs, avec la double symbolique des Lieux Saints de Bethleem et du Golgotha que le jacedo-germain reconnaissaient dans chaque églises, celui des Miracles, en introduisant quelques scènes intermédiaires, ou, simplement, en groupant les tableaux historiques de manière à former une série narrative ininterrompue, les décorateurs des églises cherchésent partout à produire l'effet d'un cycle évangélique unifié et harmonieux, et qui embrasser la vie entière du Christ. Ce cycle unifié et complet s (même s'il ne comprendi que peu dépisodes), ils le distribusient sur tous les murs et les voûtes de l'église. A ce cycle central, on ajoutait d'autres images, visions divines dans l'abside, portraits de saints au bas des murs et ailleurs, mais sans jamais oublier que ces peintures, qui recouvraient

i, Jean Danasckne, De Imag. 1, 20-21 ( Mione, P. G., 51, 1252; De Imag., 111, 9) (1644), 1302.

2. Intel., 120: Mines, P. G., 9s, 12-2; Cf. 1, 21 et 11, 15, ent 12, 2-3 et 1901; 111, 9; cot. 132, 2-3 et 1901; 213, 9; cot. 137, 130; de 14, 140; de 15, 140; de 16, 140; de 17, 140; de

toutes les surfaces disponibles, devaient répondre, dans leur ensemble, à une pensée religieuse exprimée avec ordre et système.

Or, ce souci d'unification et de méthode, nous le retrouvons dans les écrits des mystiques grecs qui, à cette époque, adaptent à l'orthodoxie byzantine les idees nécepitationes. Saint Maxime le confesseur, en particulier, plaide en faveur du principe de l'unité dans l'Univers et dans l'Église, et ses explications symboliques de l'édifice cetclésiatique nous explications symboliques de l'édifice cetclésiatique nous apportent les premiers essais systématiques de faire participer toutes les parties de l'édifice cettle à l'Eglise éyeponofyrox, et s'il comprend des parties de valeur religieuse inégale, (les unes figurant le voyrox xéquex, les autres l'alobyrèx xai couparxox), l'auteur les relève toutes avec soin, pour conclure que, dans son ensemble, l'édifice cultuel symbolise l'unité de l'Église mystique, céleste et terrestre, et l'unité de l'homme, âme et corps. Elle figure même l'unité suprème, c'est-à-dire Dieu.

Ni saint Maxime<sup>1</sup>, ni aucun autre mystique orthodoxe inspiré par les écrits néo-platoniciens avant la fin du moyen âge, n'a d'ailleurs poussé jusque dans le détail l'interprétation symbolique de toutes les parties de l'édifice ecclésiatique. If n'y a pas lieu, par conséquent, de chercher une corrélation entre la symbolique de toute image et celle de l'élèment architectural qu'elle décore. La plupart de ces élèments de l'édifice ecclésiatique. Pédifice n'ont pas encore été introduits dans le système des symboles chrétiens. D'oilleurs, là où par exception les écrits attribués à saint Germain ou à saint Sophronios<sup>2</sup> en offrent des essais, nous ne saurions citer de peintures de l'édipe qui prouveraint que ces théories mystiques avaient été suivies à la lettre par les artistes. Par contre, les auteurs des décorations murales avaient bien retenu certaines idées gérérales qui sont à la base de toutes ces doctrines mystiques, et sur ce point essentiel le témoignage des monuments es Les peintures des églises gréco-orientales, par leurs sujets, par l'ordonnance rigoureuse des images et, même par leur style, appartiennent au monde intelligible ou celeste, en conformité avec une affirmation directe du pseudo-Germain

Marine, Mystogogio: Mione, P. G., 91, eb. 1, 666-668; ch. 111, 672, etc.
 Ct. ch. 11, 668-669, sur la diversité dans l'Unité ce qui figure également l'église.
 Pi.-Sorencoino, f. c., p. 199-201. Pi.-Cveille, f. c., p. 237-239. Pi.-Germair, f. c., 384-386, 38s.

DES MARTYRIA AUX ESCIRES

parlant de l'édifice cultuelt et avec l'ensemble des Universes de saint Maxime sur la symbolique de l'églies? Un passage immatérielle et non faite par les mains des lourses dans les leurses de la féruse de l'éville et non faite par les mains des lourses dans lous de l'ordre harmonieux de l'univers reflut dans l'églies, confirme la même pense. L'éde saint Maxime développe si longuent et de le l'ensemble des l'ensembles de l'ensemble des l'ensembles de l'ensemble des l'ensembles des décorations figuratives, qui en rêgle générale recouvrent de leurs images gréco-orientales.

gréco-orientales\*.

Enfin, l'inspiration par des idées chères aux mystiques et qui, sur ce point, se rencontrent avec les croyaness traditionnelles du culte des reliques, se laisse reconsantre dans l'allure générale des images monumentales. Toutes ces figurations sont conques comme des images santes, c'est-à-dim portant un reflet du divin, et même les sujets historiques n'échappent généralement pas à cette tendance. Or, rien ne paratt plus normal, si l'on imagine les artistes travaillant

- 1. Pa. Germain, I. c., 384-385 : 'Ecologoia ŝtrto ŝtriytor, ologode, 2. Maxime, I. c., ch. 11, 668 et n., ch. 111, 672 ch. XV, 633 et n. XXIV, 705 [resumb].

  3. Jean Damascher, I. c., 11, 22-23 'Isponosilya £00c sai ŝtruomitruc, C.P. Pa. Androp., Die ecol. Aier., 111, 7: Minne, P. G., 3, 486.

  4. Maxime, I. c., ch. 111, 672 et ch. XXIV, 705.

  5. Pa. Germain, I. c., 384-385 : branchegore, sponomitruc, ch. 110, 672 et ch. XXIV, 705.

  6. The Androp, J. c., ch. 111, 672 et ch. XXIV, 705.

  6. The Androp, J. c., ch. 111, 672 et ch. XXIV, 705.

  6. The Androp, J. c., ch. 111, 672 et ch. XXIV, 705.

  6. The Androp, J. c., ch. 111, 672 et ch. XXIV, 705.

  6. The Androp, J. c., ch. 111, 672 et ch. XXIV, 705.

  6. The Androp, J. c., ch. 111, 672 et ch. XXIV, 705.

  6. The Androp, J. c., ch. 111, 672 et ch. XXIV, 705.

  6. The Androphy of the Boundary-plo-cite effects of the first solid production of the first

du culte des reliques à la caractéristique religieus et même être passée sous silence. A chrétiente latine du moyen âge n'a jamma adma la quissance surnaturelle et capalide des sanuts remplie d'une passée de Dieu et des sanuts remplie d'une qui le des manuts remplie d'une qui le des sanuts remplie d'une qui le des retainestes d'une passée de citer des images, peintes et scallptées, auxquelles lacile populaire a voué, ou voue encore, un cult ferveut, pieds l'autorité ecclessastique de l'Egine romanne a'n passée. Mans ces formes de piété, qui ne se sont done point généralises. L'uninge religieuse occidentale ne sauvant aines sanutifier même vénération que l'icone grecque, et qu'elle n'a pas à refléter, comme rette dernière, la sanutete dont elle ent est dépourvue. Aussi, pratiquement dans l'conographie et dans le style des ligurations, la ligne de démarcalien qui sépar les œuvres issues de la chrétienté grecque et gréco-orientale et de la chrétiente latine se limas reconsaitre et expliquer les suiters et suiters de la latine se limas reconsaitre et expliquer les interprétations mystiques de l'édifice culturel et x découvrir des symboles profonds jusque dans les mondres subjest d'usage liturgique, n'offre ce pendant aux doctrines grecques analogues qu'avec un retard de einq ou six atéles. A l'époque même où, dans les pays d'Orient, on jetait les bases de rétte symbolique qui faisait de l'église un miroir de l'unexe, les théologieus latins ne furent point attires par ce lième, et évat au souvenir des lieux de prière de l'Ancien Testament, a l'Arche de Moïse, au temple de Saloman, qu'is pensaient généralement pour rattacher l'édifice culture l'envers, les théologieus latins ne furent point attires par ce lième, et évat au souvenir des lieux de prière de l'Ancien Testament, a l'Arche de Moïse, au temple de Saloman, qu'is pensaie

SAUEN, Symbolik des Kirchenprhäudes und seiner Ausstallung in der Ausfassung des Millelollers, 1903 et 1924, V. untei in chaix des prieres et des hymnes comprises dans l'office de la dédicace des églices.

dans l'ambiance des écrits du Ps. Aréopagite ou de Maxime la Confesseur, par exemple, où tout ce qui touche à l'église et aux offices religieux est présenté comme un mystère sacré. C'est à la même époque que les Pères du Concile Quintexter charchèrent à affirmer ou à souligner cette aninteté des églises et de tout ce qui les touche, en établissant une ligne de démarration plus nette entre l'éditiec cultuel, où se célèbre le anint sacrement et le baptême, et tout autre éditice. On voit aussi les mystiques grees du vit et du vit siecle, placer le se peuple e des fidéles, auquel on destine par alleurs les peintures, dans la catégorie du commun des chrétiens, qui ne peuvent que «contempler» les aymboles sacrés. Appliquée aux images (à la suite de Maxime le Confesseur), qui sont autant de symboles sacrés, cette doctrine en fait un moyen pour établir un contact avec Dieu et l'au-delà par la contemplation. La théorie des mystiques consacre ainsi une fonction religieuse des images, telle que nous l'avions supposée pour l'ensemble des figurations créées dans des marlyria<sup>3</sup>. Enfin, saint Jean Damasciene exprime avec toute la netteté voulue la raison profonde de cette contemplation utile en rapport avec le culte des saints et des reliques, en disant que le même « Saint Esprit, qui remplissait les saints de leur vivant, réside après leur mort dans leur âme, dans leur corps au tombeau et dans leurs images s', tandis que, dans un autre passage, il ajoute, cl. ce qu'il dit est essentiel : la contemplation des saintes images est un moyen de salut<sup>4</sup>. Cette faculté de contribuer au salut des fidéles, propre à toute figuration d'un sujet sacré, appartient en principe à toute piguration d'un sujet sacré, appartient en principe à toute pienture iconographique et dans n'importe quelle église. Mais c'est d'abord là où elles étaient rapprochèes des reliques (ortps saints et fluex asinta) que les représentations ligurées ont da se voir charger de cette puissance\*, et cette contribution

μου ή ψεχή. 6. V. cl-dessous, au chapitre VIII, aur les rapports entre relique et icone

<sup>1.</sup> Cenous 59, 60, 69, 74, 76, 83, 97, 99: Mansi, N1, 972, 973, 976, 981, 985.

2. Ps. Ansow, Rp. 8, 1: Mickey P. G., 3, 1089. Maximu, i.e., ch. 11, 608-609.

Gl. H. Kociy, Ps. Limiquina Arespopula in seigen Bestehungen zum Neopalaminus in Mysietein einen Anter-Perek. 1000.

Mayrice, 1900, p. 218.

3. V. supper, bis chapitres II 6 VI de la 2º partie.

4. Jean Danase, lit imag. 1, 19: après la mort des saints, le Saint Exprit se Rice dans les deports with valic épieux et de de de la constant de deports and valic épieux.

Si Jean Danase, De imag. 1, 22: «18ον είδος θεοῦ τό ἀλθρώπινο», καὶ ἐκεργείς.

5. Jean Danase, De imag. 1, 22: «18ον είδος θεοῦ τό ἀλθρώπινο», καὶ ἐκεργείς.

senter ainsi l'Église universelle. La tentative grecque d'une imagerie monumentale de ce genre trouve son pendant occidental — bien plus développé en vérité vers le xirs siècle seulement, et rien n'est plus sugestif, car, dans l'un et l'autre cas, ces eosembles d'images méthodiquement ordonnées apparaissent à la suite des théories mystico-symboliques analogues. Et, de part et d'autre aussi, c'est-à-dire en Orient vers le vis siècle, en Occident vers le xirs ces essais d'ensembles iconographiques à programme s'universel' et adaptés harmonieusement à tout l'édifice ecclésiaatique prennent ainsi possession de l'église entière au moment où celle-ci absorbe définitivement le martyrium. Nous avons montre cette coîncidence chronologique pour l'église grecque; quant à l'église occidentale, l'expansion de l'iconographie monumentale sur l'édifice entier correspond à l'époque où, à la suite des « élévations » des reliques, les cryptes tombent en décadence et l'église elle-même se confond avec le martyrium en l'absorbant.

En attendant, les églises antiques de l'Occident et notamment de Rome, n'offrent de décorations figuratives à images multiples, chargées d'une symbolique profonde et composées avec méthode, que dans les absides (et les cryptes), c'est-à-dire dans la seule partie de l'édifice ecclésiastique à laquelle s'attache la mystique latine de l'époque, à cause de l'autel qu'on y fix quasi obligatoirement. On se souvient que, selon le rite romain, l'autel seul était consacré dans une église nouvelle, lors de sa dédicace, et cela pendant toute la période antique (jusqu'à la fin du vis siècle)!

1. Ducuesne, Origines du culte chrétien\*, p. 424 et s.

CHAPITRE VIII DES RELIQUES AUX ICONES

De leurs viaites aux martyria et aux lieux saints, les pâlebénédictions, c'est-à-dire des objets que le clerge stache à
pouvaient prendre les formes les plus diverse. Les pelierna
de pin, des rameaux, des pierres. A défaut d'une parcelle de
la relique elle-même, l'eau puisée dans une source, auprès
sur un tombeau saint ou à l'endroit de l'Ascension, queiques
gouttes d'huile prise dans une lampe suspendue au-dessus
du Saint-Sépulcre ou d'un sarcophage de martyr, étaient sims
recueillis et gardés avec empressement par d'insombrables
fiédles rentrant de leurs labores auprès des reliques.

Tous ces objets indifféremment avaient la vertu de protéger le voyageur, sur mer et sur terre iselon l'expression
consacrée) et de guérir les maux du corps. Cette puissance
miraculeuse appartenait à l'e eulogie s parce que, précédemment elle avait été mise en contact immédiat avec la relique
authentique. Mais en vertu du même principe de transmission
de la force surnaturelle, celle-ci se communiquait à la game
ou à la hotte, au cadre, ou à l'enveloppe de la s'heideition a,
qui, d'ailleurs, était généralement la seule partie el s'e cule
gie » qu'on pouvait voir et toucher. C'est sous l'aspect que
lui donnait cette gaine que la relique se fixait donc dans
l'imagination du fidèle.

Or, depuis le ve siècle, on avait pris l'habitude de figurer

Or, depuis le ve siècle, on avait pris l'habitude de figurer

1. V. les récits des pèlerins de Terre Sainte, éd. Geyer et Tobler.

a. Un Peliculius: v. les références, chap. IV, p. 178, note 1. — Syrie: mê d'aillona prov. du sanctoaire de saint Syriéon-le-Joune sur le Mont-Admirchle près d'Antoche: Claz, dans Civille Catésica, 1923. 2, p. 500 et s.; 3, p. 36 et s.; 124 et s., 350 et s., 422 et s. et en tirage à part, à frome, 1923. Crountai, dans lieu. Activité de l'aillois cerentaires de la commentaire de la commentair

fidèles, participaient à leur tour à la sainteix de la lapere.

C'est ce que nous rapportent qu'elle rentereur.

phiques qui appartiennent au l'elle rentereur.

phiques qui appartiennent au principal de la lapere.

phiques qui appartiennent au principal de la lapere.

présentées comme de véritables irones capaties de l'un ont des miracles. Ainsi, à Constantinopte ou, dans le prévant de Saint-Artérnios, on pratiqueit l'incubation de maine de veritables irones capaties de prévant de Saint-Artérnios, on pratiqueit l'incubation de mainées auprès des reliques du saint, un foide qui y avait après le secau de cire (qui avait servi d'emplière) avan passe la secau de cire (qui avait servi d'emplière) avan passe la secau de cire (qui avait servi d'emplière) avan passe la secau de cire (qui avait servi d'emplière) avan passe la secau de cire (qui avait servi d'emplière) avan previsson, et elle ne manque pas de donner d'autres previsso de seulogie a au couvent célèbre de Saint-Syméon au Most-Admirable près d'Antioche, revient chez lus et, as bout de quelque temps, devient fou, voit avec horreur cette simage imprimée sur terre « du saint.) Dans un moment de crimis eu tort d'emporter de chez le saint son image imprimée sur terre « du saint.) Dans un moment de crimis eu tort d'emporter de chez le saint son image imprimée sur terre « du saint.) Dans un moment de crimis eu tort d'emporter de chez le saint son image imprimée sur terre « du saint y bans un moment de crimis eu tort d'emporter de chez le saint son image imprimée sur terre « du saint y bans un moment de crimis eu tort d'emporter de chez le saint son image imprimée sur terre « du saint par l'intercession de saint pui habitait dans l'image agissait en elle «? Le moine désequitibré de tout à l'heur croyait évidemment que l'esprit de saint Syméos etait également présent dans son image de l'eutops apporte du Mont-Admirable. Rappelons aussi le cas du malade guéri par l'intercession de saint Démètries, dans son morty rium de Salonique, après avoir appuyé son font corte une

<sup>1.</sup> Miracle XVI éd. Papadopoulor-Kerameus, dans Vens pure anne.

Saint-Petersbourg, 1969, p. 1-75, P. Maas, dans Byz-Neug-Jahrenber, II.

1990, p. 377 et s. J. J. Tourrol, dans Byzatiss, 3, 1965, p. 50 et s.

2. Ardo SS, 5 mai, col. 4, 1954 eth par K. Honz, for raised or lighter an Aufhommen der Bildermersbrung, Genammits Aufpiller, 1, 2, 1964, 201

and Hongardopus Emersol Genes, 75 steller volchenochen; in pipe manufer ferfore.

4. Miracula s. Demetrii (Mione, P. G., 116, 1217, 522; the mattel Memorial Company of the Company

Tandis que, jusqu'alors, les pélerins de Terre Sainte ne mentionnaient pas d'images religieuses, c'est à la même époque exactement (vers 50°) que le pélerin Antoine de Plaisance vénéra, dans l'église Sainte-Sophie de Jérusalem, une image du Christ qu'il déclare peinte illo (Christo) éiseale et pedibus ambailante...¹. A Memphis, il adore une première « Sainte Face » miraculeusement imprimée sur un tissu avec leque le Christ essuya son visage³. Cette image surnaturelle avait la particularité de changer d'aspect sous le regard du spectateur. Cent ans plus tard, le polerin Arculfe décrit à Jérusalem un autre tissu, celui-ci orné d'une image du Christ et des apôtres, et le vénére parce qu'il avait êté tissé par la Vierge elle-même³. Le même Arculfe trouve à Gonstantinople la colonne à laquelle saint Georges avait été attaché lors de son martyre à Diospolis, et sur cette colonne, une image du saint. Cette représentation fait des miracles, et Arculfe décrit en détail l'un des plus étonnants s'.

Dans tous ces premiers témoignages sur les images miraculeuses vénérées à cause de leur force mystique, c'est l'origine particulière des représentations qui en explique la puissance surnaturelle. Les unes sont liées à la relique (eulogies et colonne de saint Georges), les autres, « achéiropolètes » ou non, ont été en contact immédiat avec le Christ et la Vierge. L'icons n'est pas encore sainte ni chargée de la grâce divine par elle-même, c'est-d-dire par le aimple fait qu'elle reproduit les traits d'un saint personnage, mais parce qu'elle a été, à un moment donné, ou — par l'intermédiaire d'une relique — se trouve en permanence en contact direct avec le Christ ou un saint. Autrement dit, au moment de son histoire que nous envisageons à travers ces textes, l'icone se range encore, théorique des puis de la relique secondaires. envisageons à travers ces textes, l'icone se range encore, théoriquement, parmi les brandea ou reliques secondaires. Et il est important de relever que, parmi les auteurs de ces textes, figurent des Orientaux aussi bien que des Latins.

σωπον είς το δν σύτοθι, ώς ἀν εί χραβάτιον εξ άργόρου, ένθα και έντετύπωται το θεοειδές προσώπον τοῦ σύτοῦ πανοέπτου ἀθλορόρου...

1. Ed. Geyer, p. 175.

2. Ibid, p. 189. — A la même époque, Jean Moscaros, Pratum apirilusie, ch. 45, signale l'histoire d'un moine qu'un diable promet de ne plus importuner s'il consent à ne pas adorer une certains icone de la Vierge avec l'Enfant conservée sur le Mont des Oliviers, a Jerusalem: Mionx, P. G., 537, 2000. — Ibid, cb. 81, col. 2940 : le portrait d'un supérieur du monastère appelé Théodore amène l'eau dans un puits nouvellement creusé.

3. Ed. Geyer, p. 239.

4. Ibid., p. 288 et s.

Car a'il est intéressant de voir es derniers accepter la vénaration des saintes images, il est surtout suggesti de notes que
les Grece et les Syriens s'accordent avec les pidents sériéses que
taux pour relever le lien des marces personnes sériéses,
con aurait pu reconnaître dan certaix nous avaient manque
tation latine des faits observés dans le christianisme grécodes pays d'origine de ces images et de leur ciète ne les regardes pays d'origine de ces images et de leur ciète ne les regardes pays d'origine de ces images et de leur ciète ne les regardes pays d'origine de ces images et de leur ciète ne les regarqui, au moyen âge, jourent de la plus grands ciètrite à
origine, les mêmes caractéristiques religieuses que les images
de Terre Sainte. Elles apparaissent, d'ailleurs, pour la piepar
à la même époque que ces figurations et, de préference, dans
les mêmes pays, surtout en Palestine? Quelques-unes de coitens sont des «achéripopiètes», telles que les «SaintesFaces « et les «Saintes-Briques» de Kamoulians, d'Edesse,
d'Héliopolis et d'ailleurs, et qui figurent la tête du Christ
miraculeusement imprimée sur un voic ou une tuite? Faute
de reproduction plus sancienne, c'est une fresque de SpasNereditsy près de Novogrod (1198-59) qui peut nous donner
une idée de l'aspect singuler de ce type d'unages considérées
comme surnaturelles [pl. L.X., 2)?

Plusieurs icones de la Vierge vénérées à Byzance comptaient

1. A ma commaissance, il n'existe pas d'étude approfundie sur Yhishare des lorses les plus réputées cher les Bysantine. Piur les inones de la Varge, non-breuses indications utiles dans Konzaxov, l'antespuil géognatire, i et il. 1914, v. index. Pour les images du Chriel, E. V. Descarter, Coradation positionique ou cher Leponde, i et il., 1995, Konzaxov, Lisses ilmospassif positionik, I., Ikonografija Gospoda Roge i Span nelspe Hause Clotide, a d'aur les achérisposites, von des diesens.

2. Sur les «inventions » de ces umages achérispolites, Donacaire, I. v., p. 40 et s. Il y est également question des locaes achérispolites de la Vierge (p. 79 et x.). Cl. A. Granara, Lo. Sainte Fore de Leon, Prages, 1930 jul. Semarium Kondakovianumi, Konzaxov, Renogr. Bojun, II, p. 32 et index au mot « Nerukotvorenny) Obras.

3. Maasochov, Freski Spans Neredity, Lesingrad, 1925, pl. XIX. Cette delice de déruite pendant la dernière guerre. Il sat possible que les dexes delice de déruite pendant la dernière guerre. Il sat possible que les dexes delice de déruite pendant la dernière guerre. Il sat possible que les dexes soient un pue pluis anciennes. Note la legende suggestive qui les accompagnes sur ces miniatures : Il AAKCC Il NICVMAT (IKA) - C. Osinerxovexas, dans Bysontion, 9, 1934, pl. XVI, p. 261-268.

qu'il convent d'un faire remonter les exemples les plus anciens.

Un autre groupe d'icones miraculeuses des plus importantes, dont l'Odignitria (pl. LXIII, 4), sont attribuées à l'évangéliste sant Lue el rangées ainsi parni les œuvres d'importation divine. D'autres enfin, comme les deux irones auxquelles la pièté hyzantine s'attacha le plus, à Constantinople, les mages de la Vierge conservées l'une aux Blachernes et l'autre à la Chalcoprateia, apparaissent et restent fixées dans deux sanctuaires ou, dans des martgria (soroi) spéciaux, on conservait les reliques insignes de la Théotocos, son voile et sa ceinture. L'icone de la Chalcoprateia était même appelée s'apgiosoritissa «, c'est-à-dire « Vierge du saint martgrium « de la ceinture (pl. LXIII, 3); tandis que l'icone des Blachernes (pl. LXIII, 6)\* était parfois surnommée « episkepsis » ou protectrice, épithèle qu'on faissit dériver du mot ἡ σκέπη par lequel on designait le maphorion (ἡ ἀγία σκέπη) de Marie (pl. LXIII, 4, 5).

Des images reliques et images sur reliquaires aux iconservaits de la conservation d

(pl. LXIII, 4, 5). Des images-reliques et images sur reliquaires aux icones doublement miraculeuses, tant par leur origine que par leur vertu, on entrevoit le chemin qu'ont parcouru certaines ligurations religieuses gréco-orientales pour se transformer en saintes icones, objet d'un culte particulier. Tandis qu'ils se détachaient progressivement d'un objet sacré ou du sou-venir d'un saint personnage, des portraits et des représen-

1. On ne peut se faire une idée fant suit peu précise de ces icones célèbres de la Vierge, toutes disperues, qu'à travers d'autres images qui en reproduisent le type konographique. Ce sont, d'une part, des kones, des peintures murales et des reliefs plus ou moint actifiés et, d'autre part, des kones, des peintures murales mais contemparaines, sur les secaux de plomb. Ces documents de la sigillographie hyzantine nous ayant semble les plus authentiques, nous en avons reproduit un certain nombre sur notre pl. LXIII. Sur la valeur de ces images, pour la seconstitution des grandes icones thaumaturges de Byrance, Konozacov. Ranogr. Rognom, 11, p. 55 et s., 124 et s., 256 et s., etc., ainsi que les remarques gamerales, p. 10 et s.

2. Dossantitz, L. c., p. 84, 87 et s., 256 et s., etc., ainsi que les remarques gamerales, p. 10 et s.

2. Dossantitz, L. c., p. 84, 87 et s., 256 et s., etc., ainsi que les remarques quarteres, p. 10 et s.

2. Dossantitz, L. c., p. 84, 87 et s., 256 et s., etc., deno polsechulz ; on les escurux ensults, au res et au xi siecle et plus tard.

3. Comme exemple de la Bischernitique, noin avons chois (pl. LXIII, 6) un medallion en argent repoussé fixé aur la croix de l'év. Agnellus de Ravenne (\$266). Le medallon en argent repoussé fixé aur la croix de l'év. Agnellus de Ravenne

tations d'événements de l'histoire du Salut vepriseit et, partant, le cuite qu'on vount à consent et, partant, le cuite qu'on vount à coux-i. Le processe que cuite des reliques et que nou server le processe que cuite des reliques et que nou server les processes que cutte des reliques et que nou server les processes que cutte des reliques et que nou server les processes que certaines icones indépendament des dées not platonnemens cutte, et avant que ces doctrines haiet ets precises. Nous gréco-orientaux qui devaien les ment ets precises. Nous gréco-orientaux qui devaient les ames peus de temps apres, a plus tard, à la réaction iconoclaste. de ne feria que menhiement, à la raiset inoi iconoclaste. de ne feria que menhiement, à la naissaurce et auriout à la rapide expansion de Méditerrance orientale, Gires et Sémites helleniesses en la Nous saxons que cette croyance était foi ripandue aux premiers siècles de notre ère dans les images refigieuses. Aux premiers siècles de notre ère dans les images refigieuses instruites? Les chrètiens grees ou de formation greque, subissaient ainsi l'influence de ce vieax courant d'idées religieuses, lant par les traditions populaires, comme toujours conservatrices, que par les doctrines noc-platoniciens et l'effet de ces dernières se laisse reconsalire nellement dans les ouvrages de polémique orthodox qui défendent le culte des icones. La doctrine des l'onodoules n'a été fixe d'ailleur (et probablement n'a pu être fixée autrement) qu'au lendemain de la pénétration massive des ides nécoplatonicemes, dans la théologie byzantine, et notamment après les cerits du Pseude-Aréopagite et de saint Maxime le Conlesseur.

1. Comme on suit, is doctrine de l'Orthodoxie sur le valeur mystique des icones n'a été élabures qu'à l'orcasion de la crise iconscilate at détant se concile occumbaique de 787.

2. Charly Clence, Les Infortes réddires na culte des inneges éles les suiteurs grecs du re sircle après Join, Paris (1916-1), pession, et nafamment p. 5 et s., p. 171 et s. J. Gerreckes, Les Hillérierieries des hésinables Alboxies, dans Ambient, l'antique de 180 p. 171 et s. J. Gerreckes, Les Hillérierieries des Neuronaux-Romano, Les éditorieries des, 1902 et s., 200 et s., 2012, p. 181, 202, p.

Sans m'étendre ici sur les formes et les conséquences de l'influence néo-platonicienne sur le culte des icones', je me borne à la nommer, à côté de l'apport du culte des reliques, peur mieux délimiter la part de ce dernier et pour pouvoir dire notamment qu'on ne saurait ni la négliger, comme on l'a fait jusqu'ici, ni en exagérer la portée, en cherchant derrière chaque icone cultuelle le souvenir d'une reliques, Ainsi, lorsque nous apprenons par saint Augustin que de son temps certains chrétiens adoraient des images?, ou par saint Jean Chrysostome que ses contemporains à Antioche multipliaient les figurations de saint Mélétios, avec une ardeur qui suppose qu'on leur attribuait une valeur religieuse considérable?; forsque nous voyons, à la fin du ve siècle, les Syriens de Rome mettre leurs boutiques et leurs maisons sous la protection d'images de saint Syméon le Stylice, leur saint national?, — tous ces témoignages sur un culte limité de certaines images, avant le grand mouvement d'iconophilie qui se place au vie et au viie siècle, nous n'avons pas à supposer, pour chacune de ces icones ni pour leurs prototypes, un lien obligatoire avec le culte des reliques. Au ve siècle

1. Dans un auvrage spécial consacré à l'image cultuelle chrétienne, je me propose d'étaidider plus à fond ce problème des origines de l'icone hyzantine, en tenant compte des croyances et des doctrines antérieures à l'éclosion du grand mouvement d'éconophile chez les chrétiens d'Orient. Je me bornerai a citer sic det à côte, à titre d'indication, deux passages qui avaient la prêtention de résumes le rôle des images sacrées, et dont l'un est dû su néo-platonicien Porphyre (Eps) d'épurais et l'autre d'assint Grégoire le Grand (Epsid, IX, SQ). Selon Porphyre, dans les images des dieux on représente tà équot pavapoir géognas; selon le pape saint Grégoire, dans les représentations chrétiennes, per visibilis indistibilis demonstramus.

2. Saint Acuustrus, De moribus acci. colhei, 1, 75: Mione, P. L., 32, 1342: nost mulles esse sepuichearum et picturarum adoratores. Dans les Acles a porryphes de saint Jean (E. Hennecke, Neu-Teston. Apolryphen, p. 1771, l'apôtre considère comme enfantine l'habitude d'orner de fleure et d'honorer les portraits des défunts, — preuve que ces pratiques étaient répandues dans les milieux chrétiens à l'époque on foit composé ce texte (un's tècle 3).

3. Saint Jean Centreort, Loudet s. Melétii, ch. 1: Mione, P. G., 50, 516.

4. Tratooneux, Hist relig., 35: Mone, P. G., 82, 147.

5. C'est à la même époque sensiblement que K. Holl plaçait les premières manifectations de la croyance en la présence du saint dans son portrait, en s'appuyant principalement sur des textes relatifs au cult des stylites. Hott, L. c., p. 392-393. On se rappelle sunsi que les Nestoriens, qui se séparèrent de l'Égiles universelle en 433, Ignoraient le culte des lonnes : Loors, Leilyaden d. Dogmongeschichte', p. 316. Sur la tradition médiévale qui attribunit à saint Cyrille d'Alexandrie l'introduction de ce culte, Loors, L. c. Donscattre, L. c., p. 33. Hott, L. c., p. 1 note.

DES RELIQUES AUX ROOM

déja, dans certaines circonstances qu'il nous est impos de préciser faute de documents, in vicilie corpuse en présence possible du personnage in vicilie corpuse en cette image, sous une forme qui pouvait rester masse, se manifestait parfois au profit de ligne pendure ou des chrètiens. Ce sont des croyances de ce genre, apre seront renouvelées au sein de directions de la giena greca du vite et du viter siede à appliqueron, accepter par l'Égline, en partant non point de cubie crienne.

accepter par l'Eglise, en partant non point di cube. des reinces ques, mais de certaines thornes d'inapiration noble des reinces. Par contre, le lien de la relique et de l'voine « affirme à la rente. Il semble, en effet, que l'image sainte soit venue à catte Byzantins. Plusieurs indications nous révient et saint-époque remplacer la relique dans les soit venue à catte Byzantins. Plusieurs indications nous révient ce change-transformés en eglises nous parlant des marijuris omentaux l'architecture byzantine évolvoirs noté, d'une part, que cubier réservé au corps saint, et que celus-ci d'ordinaire était fixé soit dans une dépendance de l'église, soit le long d'un mur de la nef ou devant l'iconostase. Or, à cette même époque précisément, ce mur d'icones spécial recevait la forme qu'il gardera dorénavant et, à partir de ce moment, l'intérieur de chaque église orthodoxe réserve aux icones un emplacement spécial et considérable qu'elles navaient pas auparavant et qui est, à coup sûr, le meilleur dont elle dispose et celui qui touche de plus près au sanctuaire. En masquant le saint des saints aux fidèles, les icones en remplacent en quedque sorte la vision, et rien ne prouve mieux le prestige qui les entoure depuis ce temps. Parallèlement, leur ascension se manifeste ailleurs. Tandis que les synaxaires et les lypics liturgiques ne laissent guère parattre, avant la fin du moyen âge, l'attachement progressif des foules aux icones, les relations des pèleirins font bien sentir ce succes grandissant qui se fait au détriment des refiques. J'ai déja fait observer qu'avant le v'e siècle les pèlerins de Terre Sainte ne signalent point d'images sacrées. Au VIIf siècle, non seulement les mentions en sont plus fréquentes que cent ans plus tôt, mais

En règle générale, les célébrations liturgiques qu'en y relieu commémorat surfout les anniversaires des saints et évoquent le culta traditionnel de heurs tombeaux, et non pas de leurs images.

c'est à leur sujet qu'Arculle raconte les histoires miraculeuses, qui l'ont le plus impressionné. On en retrouve une série entière dans les actes du vir concile ocuménique, dans les aints mais il faut lire surfout le proskynétaire d'Antoine de Novgorod à Constantinople pour voir à quel point l'attention d'un pieux pèlerin orthodoxe s'est déplacée au cours des siècles : il ne manque certes pas de vénèrer les reliques qu'on lui montre, mais c'est auprès des icones surtout qu'il va faire ses dévotions; ce sont des icones surtout qu'il va faire des églises et des monastères et ce sont les miracles qu'on leur attribue qu'il raconte avec le plus d'application et d'émotion.

leur attribue qu'il raconte avec le plus d'application et d'émotions.

On se souviendra aussi, pour mieux situer les débuts de cet essor général du culte des icones, que c'est depuis le vur siècle que des images du Christ et de la Vierge accompagnent les empereurs dans leurs campagness, et qu'en 626, l'image «achéiropoiète» du Christ, à côté de la relique du maphorion de la Vierge, est portée sur les murs de Constantinople pour écarter de la ville un assaut des barbaress. Dans les cérémonies postérieures du même genre, les iconea tiendront toujours une place marquée, et Jean Tsimiscès, au xº siècle, accordera les honneurs du triomphe militaire à une icone de la Vierge. On observera, d'autre part, que

1. ANTOINE DE NOVOCHON, L'ESC. de l'Orient lutin, série péographique, V). Texte original avec commentaires par P. Savvallov, Saint-Pétersbourg, 1872 (Putchestois nongerest, archiepisk, Antonija v Cor'gred), passim.

2. Sar les feones partées comme pollutium dans le combat, à Byzance : Dorschiff, f. c., p. 50 et s. KONYAKOV, Rénogr. Bogom., I, p. 348. Images de la Vierge sur les étendards de la fotte byzantine : K. SarArie-Fritzrios, EDJya, Advonçaropade gródoc, Athénes, 1907, p. 193. A. Frictow, dans Res. Hist. Rei., CXXVII, 1944, p. 110.

3. Cf. Gonschutz, f. c., p. 53-54 et Frictow, f. c.
4. Lécon tu Diraces, RN, 12, éd. Bonn, p. 158. G. Empiresus, éd. Bonn, 11, p. 412-413. Zonanas, XVII, 3, éd. Bonn, 111, p. 536-536.

Pour donner une idée des processions de ca genre et pour souligner le paralleilleme des corémonies auxquelles donnaient lieu les cultes des reliques et des icones, nous reproduisons pl. LXX, I le fameux ivoire de Trèves qui figure le transfert d'un reliquire. La translation est ordonnée selon les régles d'une entrée solennelle de triomphateur : char précédé des plus hauts dignitaires de l'Empire marchant en têté de la procession, des clerges allumés dans les mains ; impératrice qui secuelle la procession, devant l'entrée du sanctuaire ; clercs (?) agriant des encensoires du haut des fonêtres de l'église voisine (cf. l'usage antique des parfums et de l'encens répandus en de pareilles occasions). La scène de

Pexpansion du cuite des icones ne saurait être sensiblement ces images. Sans doute, nous possedons queles les sujets de dictores du vir sicele, si l'on en juge d'après sujets de dictores du vir sicele qui flusire des martys estements ces images que siècle qui flusire des martys estements de saints groupes par de flusirent des martys estements cependant de saint Jean-Baptiale, d'aux images une représentation de saint des products rable et indéterminé de ces peintures sur box provens rable et indéterminé de ces peintures sur box provens des sujets qu'elles offraient est impossible. Il rest pas mons grecques conservées plus tardives, ainsi que des mentous d'icones dans les textes byzantins de toute les époques, nous montrent des représentations de toute les époques, nous L'absence d'un plus grand nombre d'icones des martyrs et, notamment, des grands saints des pelerinages du ver au vir siècle, ainsi que des scenes de théophanies palestiniennes, pare qu'on avait cherché à y réunir le plus grand nombre possible d'exemples connus d'icones anciennes. On s'expiquerait, en effet, le peu de place que es sujets surraient tem sur les icones, en supposant que l'expansion de ce genre de peintures date de l'époque où le cuite des religies surraient tem sur les icones, en supposant que l'expansion de ce genre de peintures date de l'époque où le cuite des religies surraient tem sur les icones des aints. Certes, une habitude d'écot théologique leur itt envisager le problème de cuite des religies sommencé à flechir. Et c'est ainsi que se trouverait justifié le parti adopté par les théologiques leur itt envisager le problème du cuite des religies sommences sous l'angle des discussions christologiques\*, ce qui les

l'ivoire représente probablement une translation de reliques dans l'égles constantinopolitaine, de Sainte-Irèna qui se travaux de l'autre côté de la Corne d'Or. En signalant la dédicues de cette ségles en Add, Thiophate rapporte, en effet, que les reliques de la sainte tainest portées sur leurs par deux patriarrènes montés sur en clar.

1. N. Petrov. Albom dostoprimétationnés cerème, archeil. Muniés pri sins. Duch. Albod., 1, Kiev., 1912, nº 3216-3310, p. 6-9 et planches Absaur, dans Duch. Albod., 1, Kiev., 1912, nº 3216-3310, p. 6-9 et planches Absaur, dans lette, s. d., 9g. 2, 3, 8, 12. Ibid., 9g. 4-7, 9: images analopues, mais minimations.

2. Cf. G. ORTHOGORNIL, Studien sur Gesch. d. 9g. Biderefouls, Boolson, 1929; Les débuts de la querelle des images, dans Minages Ch. Ibid., 1, 1800, p. 235 et s., clama Spg. Zell., 30, p. 394 et s. Parmi les sutres ducies cientes consacrées à la doctrine des iconophiles byzantine, v. G. Lancas, De Biderefond

amensit naturellement à considérer principalement les images du Christ. Mais cette façon, si peu satisfaisante\*, de traiter la question des icones sous son angle religieux, n'aurait guere ête possible, à mon avis, si les théologiens avaient été en présence d'images cultuelles qui, dans leur majorité, auraient figure non pais le Christ, mais des martyrs et des saints. En revanche, en admettant que l'expansion des icones no comprendrait mieux le peu de place que les images des saints ont tenu dans la polémique entre l'conodoules et leonoclastes. A cette époque, on l'a vu, les oratoires-martyria se transformaient précisément en églises destinées au culte normal; et, parailelement, les premières interprétations symboliques de l'édifice cultuel, inspirées par des écrita néopiatoniciens, en relevant le caractère sacré du lieu de culte, y reconnaissent une image de Dieu, de la Cité éternelle, de l'Église gouvernée par Dieu. Symbole de la crèche et du sépulcre du Christ, chaque église devenait un martyrium du Sauveur, ce qui ramenait au Christ et à son cuvre du Soint aussi ben les symboles de la liturgre que l'édifice où elle était célèbrée et les images qu'on y réunissait. Sans être oubliés, les saints venaient occuper leur rang dans les « hiérarchies » qu'on dressait parmi eux, mais, nécessairement, ils y étaient tous dominés par le Christ, suivi de prés par la Vierge. L'ambiance générale de cette évolution de la piété et du culte ne devait guère être favorable à la vénération de reliques des saints locaux ni à leurs images, tandis qu'elle encourageait l'iconographie et le culte des représentations christologiques et, après celles-ci, des figurations de la Vierge. Cest alors, sans doute, qu'en Orient tombérent en désuétude les vieilles images des saints locaux, où ils apparaissaient dans l'attitude d'avocats ou de protecteurs, et même accompa-

u. die Kansliehren d. byz. n. obendt. Theologie, dans Zell. f. Kirchengsach., 50, 1831, p. 1-23 et surtout P. Kocn, Zur Theologie der Christuskone, dans Hened. Mondsche, 1907, 1s-12, p. 375 et z.; 1908, 1-2, p. 31 et z.; 5-6, p. 216 et z.; 7-8, p. 23 et z.; 1-12, p. 375 et z.; 1939, 3-4, p. 85 et z.; 1-6, p. 168 et

gnès de quelque ruppel de tel spisode suggesté de les bisones parque). Tandia que les Letins s'absondantes persona de la parque les Letins s'absondantes persona en martyria unitivoduel et à la vicitetation des receptantes de la parque les letins s'absondantes persona en martyria unitivoduel et à la vicitetation des letins de la serie de la participation des corps de la serie de la la vicitetation des la la vicitetation de la vicitetation de la vicitetation de la vicitetation de la vicitetation des la vicitetation des la vicitetation de la vicitetation des la vicitetation de la vicitetation des la

1. Il n'est pas défendu de penser que le transfert massif à Condentituque des corps saints arrachés à leurs « maisons « d'origine avait contribué n realigénéral de la vénération de ces réliques et, indirectement, à la décadence de la première iconographie des martyrs où quégles accessoirs repleit un éponés saillant de leur histoire prodigieuse. Dans la capitale de l'Empire, tous ou saint ont de apparatire bientôt. — Leis les digitalises de Loce voitoire des basilion comme autant de patriciens hisrarchiquement organises, mais pen individuel qui entourent le trône du Seignaux célente.

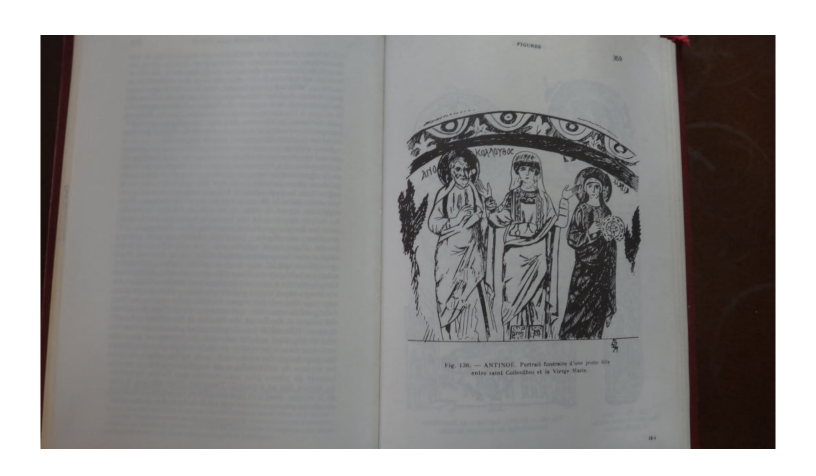
ne demandait pas plus d'effort qu'une figuration de n'importe quel saint, on préfers certainement se procurer le meyen de communier directement, par la contemplation de ses traits, avec le Christ lui-même, au lieu de le faire indirectement par l'intermétaire d'un saint ; et, si c'est à une intercession d'avocats céleates qu'on voulait se confier, les prieres en faveur des hommes étaient les plus écoutées.

Dans ces conditions, il a fallu une confiance presque exclusive en l'intervention d'un saint particulier, confiance qui touchait à la croyance en une autorité autonome de ce saint (par exemple saint Démétrios); pour en avoir préféré l'image à celle du Christ ou de la Vierge. On comprend, par consequent, la rareté de ces images, en dehors des iconostases, on une tradition spéciale a maintenu des sujets différents groupés selon un ordre précis. La corrélation est donc certaine entre le succès du culte des icones et la multiplication des images du Christ et de la Vierge (au détriment de l'iconographie des amints), et c'est le culte des icones qui a provoqué ces changements iconographiques et non pas inversement.

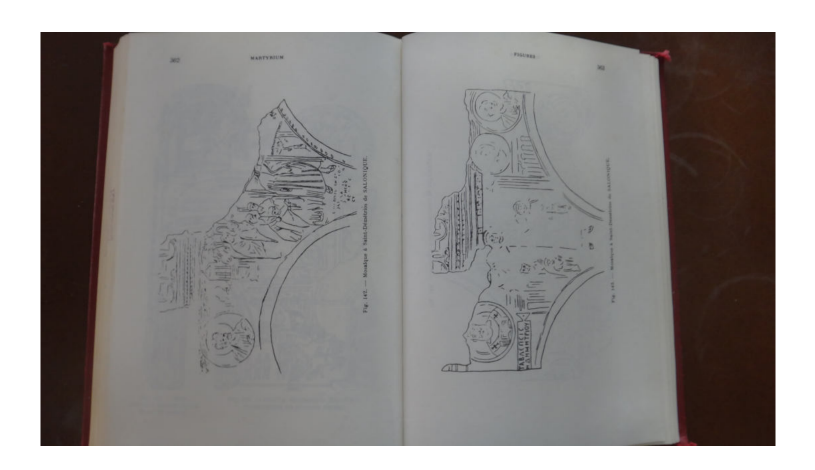
A ce que nous venons d'observer en Orient, ajoutons à ce sujet le témoignage indirect, mais précieux, des pratiques occidentales. En France, par exemple, l'iconographie abondante et variée des saints locaux s'est prolongée à travers tout le moyen âge. Mais, précisément, le culte de leurs reliques y était également florissant pendant toute cette période, tandis que, dans l'évolution qui aurait pu conduire à l'image cultuelle à la manière grecque, la France s'était arrêtée au stade de l'image qui est en même temps reliquaire (par exemple les « Majestés » du type de Sainte-Foy de Conques). La phase suivante, où l'icone se détache de la relique, n'a pas été atteinte, car, aux yeux des chrétiens d'Occident, l'image à elle seule ne participe point, sur le plan mystique, de la personne qu'elle figure, tandis que la relique assure ce lien et, par conséquent, les avantages que le fidèle peut tirer de celle-cti,

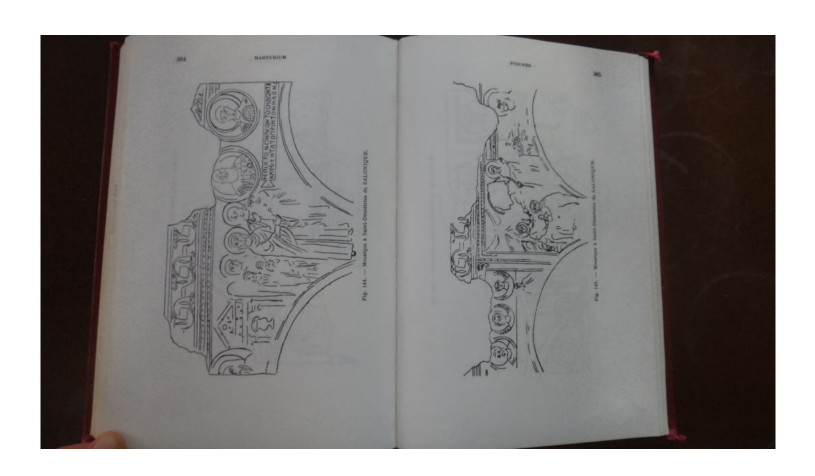
1. Cf. Miracula s. Demetrii: μετά θεὸν δεσπότην Δημήτριον ου «seigneur sprès Dieu» (Miosus, P. G., 116, 1213. Cf. tbid., 1216, § 17).
2. Ce passage thr des Libré Carolini III, 16, exprime avec toute la netteté voulus la différence entre la pensée des théologiens grecs et latins de l'époque : ... IIII (les Grecs) sero pene omnem suac creduitaits spem in imaginious collocal, restat un nes années in sorum corporibus et poitus reliquis corporum, seu eliam restiments ounermur, iuxta antiquorum patrum traditionem.

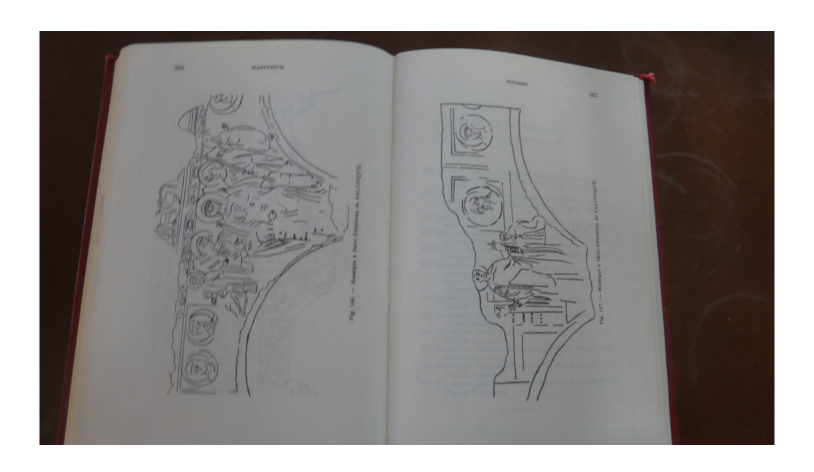
G'est en m'appuyant sur toutes en consideratement debuts de l'expansion, des icones et de la la consideratement de la consideratemen

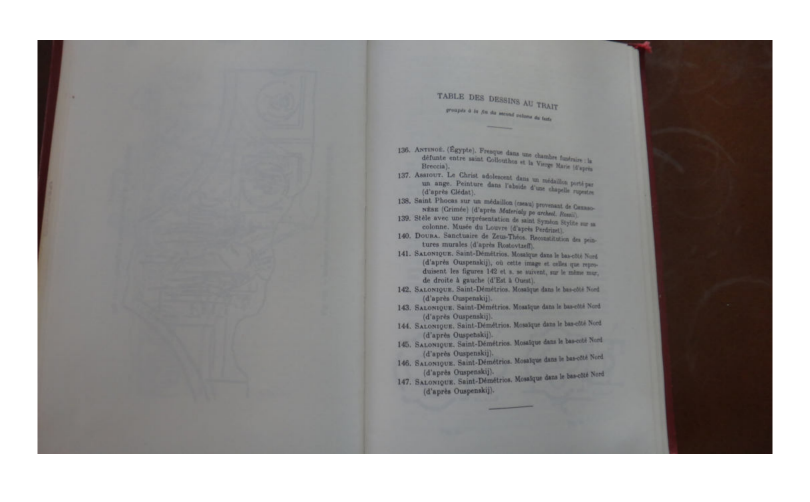


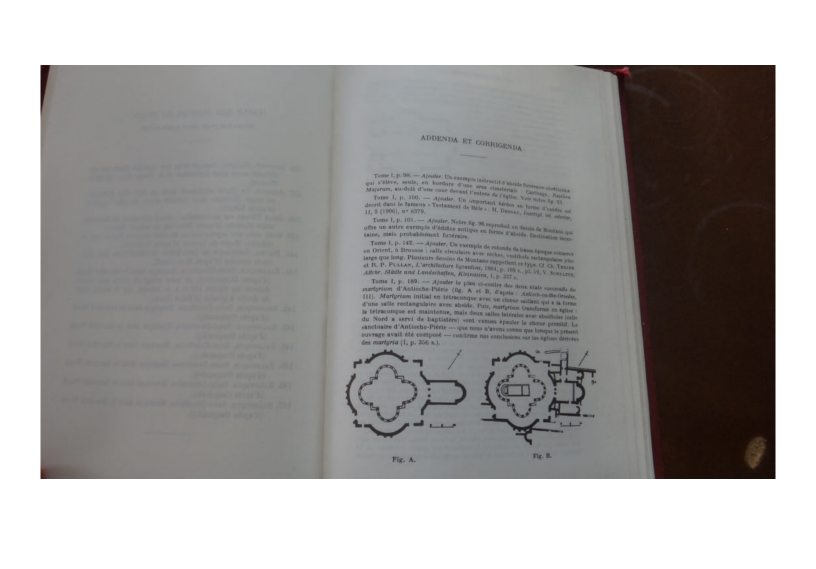














(fig. C).

Tome I, p. 190. — A propos de Zwarthinoiz, Mar S. Der Norsessian a bien
voids me communique les précisions que voici : le nom de Zwarthnoiz ne se
rouce que chez Sébleos ; les histortens arméniens Asortis et Moles Kajhankatonatais parlent de «Fegine Saint-Grégoire ». Au x° siècle, le catholicos Jean
lega des reliques de antit Grégoire » au-dessus des quatre conones », et depus
tôte du saint dans une châsse qui foi conservée « à l'autei ». Seion Moles
d'aphankadouats, le catholicos Narcés distribute des reliques de saint Grégoire
use différentes égliaes nouvellement construites, qui furent mises sous le vocable

Kajfannadouatt, le cattacheo. Nares christiane de recopie de ce asint.

Tome 1, p. 304 note 1. — La basilique funéraire paleune de Maetar, si je l'avais connue piùs 101, avrait tenu plus de place dans le présent ouvrage.

J'avais fui remarquer ostamment (en m'appuyant sur les données que fournit la relation des fouilles par M. G. Picano: Comples rendus de l'Acad. Incr. et ficties-Latires, 1940, p. 180 et s.): — 1º Cet herbon à trois nefs avec abside anuncie les margires hectiens du même plan, particulièrement l'requents en Occident. Ce type de margirium est le seul pour lequel jusqu'ici nous n'avion-pas pu cifer de modées parmi les architectures funéraires palemes antiques. Mactar semble combler cette lesume et confirmer ainsi notre thèse génerale. Comme pour les margires en croix, il faudrait admette probablement que les architectures chretiens protongérent la tradition de l'art funéraire antique en lui empruinant, tantét la formule plus évoivee de la basilique à trois nefs avec abside, et tantét l'élément initial de ce type d'héréon, à savoir l'abside funéraire compilte pousses par les mêmes besoine de culte que les constructeurs des hérés palem (cf. 1), n'70 er que nous avons observé à propos des marigire en croix il nerrite et des monuments paleus paraillées); — 2º L'emplacement des hérés palem (cf. 1), n'70 er que nous avons observé à propos des marigire en croix iluscrite et des monuments paleus paraillées); — 2º L'emplacement des innéesus aintéte de Mactar n'est pas moins instructif pour l'étude des marigires en croix iluscrite et des monuments paleus paraillées; — 2º L'emplacement des innéesus entire de de monuments paleus paraillées; — de l'en déposa les reliques ées martyes; j'autres s'élève dans le vestibule, devant l'entrée e certaite de la basilique, c'est-a-dire là On au haut moyen age on établire souvent des tombeaux entrée de l'en es provis des nombeaux entrès et est entres de d'abside, c'est-à-dire à l'enferé e entrale de la basilique, c'est-à-dire là On au haut moyen age on établire souvent de

sans douts de préciser la valeur du tamoignage de ca mana

instrile.

Toms I, p. 415. — Exemples de rotondes funéraires des seus reus Cocident E. L. LANGRON, L'espine des Tomplers de Leun, dans înc. 1996, p. 224-220.

Toms I, p. 579. — Je reileus dans in Jaurent of the Worling as platfathet, V. 1982, p. 1. b., in plan du «Saint-Sépulers à Patier qui, ascian R. KRALTICEMEN, aurait cervi de modifie la despelar plant (d. 1). Il "agit en tout eas d'un célibre en croix lites were sa au milieu.

au milles:

Tome 11, p. 45, — A propos des origines aufiques si lans une adie striagenda figurent, un saint à mi-corps : certains portestis sépuleras, de Espun ent se trouvée non pas sur les munies, mais suprès de caline à l'intérnet de fouvée non pas sur les munies, mais suprès de caline à l'intérnet de mausolées; printitivement, il son d'ay file magnation sur les pares Froques, dans comples Fiendais de l'Acad. Inscriptions et Bellas Leites, 56, 162 (p. 2012).

Tome 11, p. 54. — Ajoulée : dans un ouvrage que je s'ap o consider que pendant l'impression du présent isaxual, J. Koruxurs (distances Fiala) de l'Acodo de l'acodo de l'intérnet de l'acodo de l'intérnet de l'acodo de l'intérnet le l'acodo de l'acod

# INDEX POUR LES DEUX VOLUMES

Asron, 71, 111, 292; 11, 160, 217.

Abamoun, 11, 186.
Abbacyr, saint, 17, 102.
Abdo, 11, 214.
Abdon, 428.
Abel, 11, 31 n. 6, 927, 300.
Abou-Hennis, 11, 316 n. 2.
Abrou-Girgeh, 82; 11, 28, 106.
Abou-Hennis, 11, 316 n. 2.
Abraham, 69, 70, 122 n. 1; 11, 12, 117, 131, 192 n. 3.

Hospitalité d', 277.
— Sacrifice d', 11, 12, 13 n. 2, 22, 77.
Abide (tuméraire), 52, 54 s., 98 s., 120, 125, 130 s., 135 n. 1, 137, 140, 146, 149, 176 s., 190, 193, 195, 262, 263, 297 s., 340-348, 474 s., 510 s., 524 s., 534, 638-542. V. aussi Exèdre.
Acheménides, 233.
Adam, 349; 11, 129, 297, 300, 320.
— et five, 11, 22, 57, 280.
Adam-Klissi, 226.
Adama, 11, 169, 175, 180, 182, 183, 187, 194 n. 3, 238, 239, 247.
Adauctus, saint, 11, 103.
Aden, saint, 336.
Aden action des Mages, 11, 12, 96 n. 1, 136 n. 3, 163, 174 s., 179, 181, 214, 226, 227, 239, 240, 243, 248, 246, 256, 277, 249, 286 n. 1, 264, 328.
Aden, saint, 236, 233, 173, 182, 246, 256, 277, 249, 286 n. 1, 264, 328.
Adventus, 11, 183, 238, 230, 240.
Asian Capitolina, 235, 238, 240.

Apolion, 241 n. 2.

Apolion, 242 n. 2.

Apolion, 242 n. 2.

Apolion, 243 n. 2.

Apolion, 243 n. 2.

Apolion, 244 n. 2.

Apolion, 244 n. 2.

Apolion, 245 n. 2.

Apolion, 246 n. 245 n. 2.

Apolion, 247 n. 247 n. 248 n.

Nourcome, 515.

Noville, 147.

Freed, 340, 304, 531.

Bramante, 294, 388 n. 2.

Bramante, 294, 388 n. 2.

Bramante, 177.

Branch, 177.

Branch, 178.

Branch, 179.

Branch

Bourgogne, 515.
Boville, 147.
Boville, 147.
Bredd, 340, 34, 531.
Bremmattino, 174.
Breschie, II, 34, 37.
Brether, I., 11, 531, 306.
Breschie, II, 34, 37.
Brether, I., 11, 531, 306.
Brether, III, 531

250, 251, 255, 318, 231, 300, 372, 439, 440, 494, 506, 560 a. 1; 11, 231, 562, 318, 321, 318, 321, 323, 320, 320, 320, 321, 323, 324 a. 1. Boudroum-Djarmi, 90, 340 a. 1, 370, 59-Carpine-d-Papylin, 140, 200, 59-Si-Carpine-d-Papylin, 140, 200, 59-Si-Carpine-d-Pap

INDEX POUR LES DEUX VIGURES

## Bostorgios, 422.

\*\*Buthychias, 245 n. 1.

\*\*Enthychias, 256 n. 1.

\*\*Enthychias, 257 n. 6, 346, 347, 356.

\*\*Fars, 291.

386

\*\*MARTYRHUM\*\*

\*\*Local Martines\*\*, 11, 1449.
\*\*Local Martines\*\*, 11, 1489.
\*\*Lithium, 11, 1489.
\*\*Lithium, 11, 1489.
\*\*Lithium, 11, 1489.
\*\*Lithium, 18, 27, 107, 109, 230, 340, 304, 320, 320, 330, 340.
\*\*Lithium, 11, 1489.
\*\*Lithium, 1 MARTTRUM

— Cénacle, tanctuaire. V. Jérusalem. Sinn.
— Croix du Golgotha, 11, 82, 188, 194, 276, 277, 281, 282, 287. V. croix triomphale.
— Inhomon, sanctuaire 285 s. 18, 183, 184, 183, 187 m. 2, 184, 202, 282 s. 285, 226, 224, 346, 311, 183, 187 m. 2, 184, 202, 265, 284, 346 m. 2. Mosquée d'Omer, 200, 289. — Saint-Jean-Raptiste, églier, 130, 133, 135, 384, 385.

\*\*SSS\*\*

\*\*Laurent, saint, 316, 347 n. 1; 11, 14, 35, 26, 46, 73, 70, 80, 92. — médaitin, 17 n. 3, 48, 93 n. 1. \*\*Laurent, V., in P., 345 n. 3. \*\*Laurent, V., in P., 345 n. 2. \*\*Laurent, P., 492 n. 2. \*\*Leiningrad, Ermitage, II, 193, 277. \*\*Léconde, sainte, 375 n. \*\*Leonde, sainte, 375 n. \*\*Leonde, sainte, 345 n. \*\*Leonde, sainte, 345

15. Luttee, 109.
Luxembourg, 576.

Macaire, saint, II, 220 n. 3,

Macaire, 181.

Mactur, 104 n. 1, 402 n. 1.

Machaba, 72, 74, 201, 205, 207, 302, 206,

May 104 n. 2.

Main Divine, II, 377, 56, 109, 112, 242

n. 2, 263.

Matouma, 352 n. 3.

Malachie, II, 215 n. 1.

Malloue, saint, 53.

Mandoulis Alón, II, 125 n. 1.

Malloue, saint, 53.

Mandoulis Alón, II, 142.

Manuel I T Comneine, II, 26 n. 2.

Manuel I T Comneine, II, 36 n. 1, 139 s.

Mar Bechram, 138 n. 13 n. 1, 139 s.

Mar Bechram, 138 n. 2, 147.

Marcoi, folde, Irénde, II, 142.

Marga, II, 325 n. 1.

Marie Madeleine sainte, 537.

Marie, sainte, 400, 516.

Marseille, Saint-Victor, 30 n. 1, 461, 522, 524.

Martin, saint, 440, 516.

Marseille, Saint-Victor, 50 n. 1, 461, 522, 524.

Martin, saint, 440, 516.

Marseille, Saint-Victor, 50 n. 1, 461, 522, 524.

Marty, martyrium, sens des termes, 28 s.

embeschement des images, 11, 27, 28, 38, 16-78.

devant Ise hommes, II, 80 s.

devant Ise, 11, 32 s., 45 s., 87 s., 105, 11, 111, 112, 326.

portreits, II, 32 s., 45 s., 87 s., 105, 11, 111, 112, 326.

... 3. — portraits, 11, 39 s., 45 s., 87 s., 101, 105 s., 114, 121-128, 296 s., 315; avec les instruments de leur passion, 80, 85.

théophsaics au marty? et au saint.

11, 74 a., 70, 113, 128.

120 au route. 11, 40-47, 206.

100 av route. 1, 20, 20-68, 71 a., 15, 100 av., 100 av

— Saint-Satyre, 186, 192.
— Saint-Satyre, 186, 192.
— Saint-Satyre, 186, 192.
— Saint-Satyre, 186, 192.
— Saint-Stryre, 186, 192.
— Saint-Stryre, 186, 192.
— Saint-Stryre, 186, 192.
— Saint-Stryre, 186, 192.
— Saint-Victor in cited d'oro (in Corne), 423, 11, 43, 157 n. 2, 160, 181, 141, 122.
— shipts d'art: ivoirs Trivuloi, 271 s., idiptypu, 11, 268; reliquairs de Saint-Vicarire, 11, 148, 246, 248 n. 1, 254, 262; aerophage & Saint-Clabe, 11, 267 n. 2.
Miller, sinit, 11, 43.
Miller, sinit, 11, 43.
Miller, 11, 43.
Miller, 11, 43.
Miller, 11, 44.
Modeste, patriarche, 261, 264, 269, 270, 272, 281, 282, 197.
Modese, 68, 69, 560, 561, 564; 11, 117, 142 n. 6, 160, 161, 165 s., 192 n. 2, 193, 195, 341.
— tombeau, 111, 112.
Morarchipue, art., 11, 53 s., 41, 144 s., 147 s., 161, 127, 177, 179, 183, 189
n. 1, 227-229, 238, 240, 246, 281-282, 203-246, 364.
Monegeri, 167, 168, 174.

Napolekon, 290.

Napolekon, 290.

Nariando, 184 at., 200, 243 ; 11, 120 a. 3, 200 at., 200

Napy, 11, 60 m. 1.

Narie at Achilde, waints, 11, 17 m. 3, 75 m. 1.

Naries at Achilde, waints, 11, 17 m. 3, 75 m. 1.

Naries (Nered), 371; 11, 318 m. 2.

Néron, 11, 110 m. 1.

Neron, 11, 110 m. 1.

Nicon, 11, 110 m. 1.

Nicon, 11, 120 m. 2.

Nicon, 11, 250 m. 5.

Niconatre, saint, 11, 319 m. 1.

Nicon, 11, 257.

Nich, 180.

Nicolas 1\*, pape, 11, 100 m. 2, 547 m. 2.

Nico, 13, 257.

Nich, 180.

Nicolas 1\*, pape, 11, 100, 319.

— Memriths, 230, 221.

Nicomédie, 206.

Nicon, saint, 11, 319 n. 1.

Nicopolis, 301.

Nico, saint, 11, 130 n. 1.

Nicopolis, 301.

Nil, saint, 11, 137 m. 1.

Nicopolis, 301.

Nil, saint, 11, 287, 327 s.

Nimigue, 559, 569, 570, 576.

Nimes, 512, 551; 11, 268 n. 3.

Nina, sainte, 11, 107 n. 1.

Naithis, 79, 86, 195, 196, 337.

No. 11, 10, 20, 22, 250, 297 n. 2.

Normouter, 477.

Nola, 40, 57 s., 26, 255, 264, 274, 286, 420, 421, 428, 487, 490, 333, 304, 561, 11, 43, 70, 71, 80, 103, 287, 221 n. 3.

Nonnes, 11, 146 n. 1.

Noricum, 120 n. 1.

Novgorod, 11, 1447.

Ochrida, Sainte-Sophie, 532, 544. Offrande de la veuve, 11, 252 n. 5. Olthis, 382. Olympie, 126, 145, 225 n. 1, 226.

Papilon. 254 n. 5.

Paragraphique, quefeson do., 11, 246, 247, 202, 253.

Paragraphia, 299.

Paragraphia, 290.

Paragraphia, 29

342.

— calacombes, II, 29, 43, 67.
— cimetière de Calliste, 102 s., 428.

493 n. 2.
— cimetière de Ciriaea, II, 33, n. 1.
— cimetière in Cyriaco ; 467, 553 ; 11.

— cimetière du Campo Verano, 11, 14, 77.

77c.

77c.

77c.

77c.

80me, Salute-Agathe, 11, 184 n. 4.

Sainte-Agraba, 200, 201 n. 2, 228, 290, 299, 306, 307 s., 315, 427, 428, 481 n. 3, 523; 11, 119, 27, 32, 40, 106, 296.

Saint-Aiexandre, 11, 17 n. 3, 18, 50 n. 1, 79 n. 2.

Saint-Aiexandre, 11, 17 n. 3, 18, 50 n. 1, 79 n. 2.

Saint-Cocke, 284, 433, 470.

Saint-Cocke, 284, 433, 470.

Saint-Constarna, 100 n. 6, 114, 143, 144, 147, 257, 259, 267.

Saint-Counter et Damien, 292; 11, 38, 63, 109, 197, 323 n. 4.

Saint-Crescontus (Prisedlie), 422, 430.

INDEX POUR LES DRUK VOLUMES

INDEX FOUR LES DEUX VOLUMES

| Selection | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100 | 100

387, 389, 488, 419, 408, 458 m. 4, 480, 531, 466 m. 3, 568 j. 11, 40, 50, 60 n. 2, 180, 524, 529, 543, 311, 344, v. attest come for thome size blows.

927. Trajum, 900, 920; 11, 80; n. 9. Trajum, 900, 920; 141, 140, 140, 180, 180, 250, 220, 280, 293 a., 283, 387, 387, 389, 393; 11, 107; n. 1, 113. V. annul Arménie, Géorgie. Traincpt, 121, 129-120, 297-306; v. aussi Marlyvia déployée en largour.

barres some few stand Antonio

Circuit, 197 a. 3.

Valual Menthumisa, 185.

Valual Menthumisa, 185.

Valual, 11, 162.

Valual, 11, 163.

Valual, 11, 16 

### 438.

\*\*Xantan, 50 s., 58, 60, 60, 116, 402, 438.

\*\*Xantan, paps, 11, 15 n. 3, 60, 428.

\*\*Zantan, paps, 11, 15 n. 3, 60, 428.

\*\*Zantan, paps, 11, 12 n. 6.

\*\*Zantan, paps, 11, 10 n. 10, 428.

\*\*Zantan, 11, 12 n. 6.

\*\*Zantan, 11, 12 n. 6.

\*\*Zantan, 11, 12 n. 6.

\*\*Zantan, 11, 142 n. 6.

\*\*Zantan, 11, 160 e., 329 s., 378 n. 2, 380, 381, 392, 396.

# TABLE DES MATIÈRES DES DEUX VOLUMES

## PREMIER VOLUME

| ON PREMIER VOLUME                                                                 | 5   |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| PRÉFACE                                                                           | 4   |
| INTRODUCTION                                                                      | 11  |
| PREMIÈRE PARTIE Architecture                                                      |     |
| CHAPITER PREMIER. — Les martyria primitifs                                        | 47  |
| CHAPITRE II Les Martyria antiques et les Mausolées                                | 76  |
| CHAPITRE 111. — Les martgria fondés par Constantin                                | 204 |
| CHAPITRE IV Des martgria aux Eglises, L'Orient                                    | 314 |
| CHAPITRE V. — Le culle des reliques et l'architecture des églises<br>en Occident. | 400 |
| Conclusions                                                                       | 579 |
| DESSINS AU THAIT                                                                  | 583 |
| TABLE DES DESSINS AU TRAIT                                                        | 633 |

## SECOND VOLUME

## DEUXIÈME PARTIE. - Iconographia

| TABLE DES MATIÈRES DU SECOND VOLUME.            |  |
|-------------------------------------------------|--|
| CHAPITRE PREMIER Images d'hypogée et images     |  |
| CHAPITRE 11. — Le martyr, thème iconographique. |  |

| The second |                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | 402 TABLE DES MATIÈRES                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| •          | GHAPITHE III. — Emplacement des images des suints dans les<br>martipria. 106                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | GHAPITUE IV. — Les images des théophanies dans les martyria<br>des Lieux saints                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | CMAPITRE V. — Les théophanies-visions dans les absides des<br>chapelles coples                                 | TABLE DES PLANGUES                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|            | CHAPITRE VI. — Images des théophanies du Christ dans les<br>acènes de l'Enfance, de la Passion et des Miracles |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| _          | CHAPITHE VII. — De la décoration des martyria à la décoration des églises                                      | PLANCHE I.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | Grapitre VIII. — Des celiques aux icones                                                                       | Rome. Mausoide triconque faint-liste (d'apris le Rome.     Rome. Mausoide triconque faint-ficter (il apris le Rome.     Transcript des la laccolar de laccolar de la laccolar de la laccolar de la laccolar de la laccolar de laccolar de la laccolar de laccolar de laccolar de la laccolar de laccolar de la laccolar de laccolar de la laccolar de laccola      |
|            | Table des dessins au trait                                                                                     | O. P Oneper, measures not mad brought (if agent Gell, Pemprisha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | ADDENDA ET CORRIGENDA                                                                                          | PLANCAE II. Spalato, Palais de Dioclética, Cour d'honneur (gra-<br>vure R. Adam).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| _          | INDEX GÉNÉRAL POUR LES DEUX VOLUMES                                                                            | PLANCHE III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | Table des matières des deux volumes                                                                            | 1. Rome. Sainte-Constance (dessin ancien, d'après Wapert). 2. Spalato, Mausolée de Diocktien (gravue R. Adam).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            |                                                                                                                | PLANCHE IV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            |                                                                                                                | 1. Ruwéha (Ryrie), Mausolée chrétien (d'après Butler. 2. 11-Fû'ah (Byrie), Mausolée musulman (weld) (d'après Butler. 3. Elif (Alif) (Mésopotamie du Nord), Massilée price (d'après Cumont).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| _          |                                                                                                                | 4. Bin-Britanie (Lycaonie). Eglue ostogonale (d'eprès<br>ficzygowski).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            |                                                                                                                | PLANCHE V.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            |                                                                                                                | 1 et 2. Bin-Bie-Kilinsé (Lycsonie). Deux anctanies poly-<br>genaux (lithographies De Laberde).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            |                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            |                                                                                                                | PLANCHE VI.  1. Constantinople, Vue intérieure de Halender-Djami d'april  1. Constantinople, Vue intérieure de Halender-Djami d'april                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            |                                                                                                                | Van Millingen).  2. Eara, Baint-Georges. Von intérieure (Supris Randshire).  3. Knalat-Berman, Octogene central du mariprime de nom.  3. Knalat-Berman, Octogene central du mariprime de nom.  3. La ham de sa colonne (Capris Remokar).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|            |                                                                                                                | Knalat-Bernan, Octogone central du marcy.     Knalat-Bernan, Octogone central du marcy.     Byméron et la base de sa eclemae (d'apris Ecroscher).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            |                                                                                                                | Control of the last of the las |

- Constantinople. Saints-Serge-et-Bacchus. Vue intérieure (phot. de l'auteur).
   Ravenne. Saint-Vital. Vue intérieure (Alinari).

### PLANCHE VIII.

- Zwarthnoix (Arménie). Église du palais. Reconstitution Toromanian.
   Ani (Arménie). Église du Sauveur (d'après Strzygowski).
   Ravenne. Mausolée de Galla Placidia (Alinari).

- et 2. Wagharschapat (Arménie). Sainte-Hripaime, coupe et vue extérieure (d'après Strzygowski).
   Mzchet (Géorgie). Sainte-Croix (d'après Strzygowski).

## PLANCHE X.

2, 3. Salonique. Saint-Démétrios. Trois vues de la crypte, avec la fontaine et le ciboire qui la surmonte (1 phot-de l'auteur ; 2 et 3 d'après Sotiriou).

- PLANCHE XI.

  - 1 et 2. Xanten (Allemagne occidentale). Restes d'un tombeau de deux martyrs, sous le chevet de Saint-Victor (d'après Neuss).

    2. Buda (Hongrie). Fondation d'une triconque paléochrétienne (d'après Alli III congr. intern. arch crist.).

    4. Antioche-Kooussië. Fondations de la partie contrale d'un martyrium cruciforme (d'après Lassus).

### PLANCHE XII.

- 1 et 2. Éphéae. Église des Sept-Dormants, vue de l'hypogée à l'Ouest de la basilique et de la crypte sous la nef (couloir central) d'après Farch: in Ephesos).
  3. Mar-Augen (Méeopotamie du Nord, Tûr Abdin). Vue du chevet de l'église Sud (d'après Strzygowski).
  4. Bonn (Allemagne occidentale). Fouilles sous le chevet de la cathédrale. Table des repas funéraires (d'après Lehner).

### PLANCHE XIII.

- ANCRE XIII.

  1. Stobt (Maccdoine). Le confession de l'abglise épiscopée.

  (d'après Egger).

  2. Horne. Basilique Saint-Alexandre dans un cataronie de la vis Nomentana. Autet sur le tombeus des marys (d'après Ric arch. crist.).

  3. Tables (Thesasile). Basilique A, ouverture sous l'autet (d'après Sottroud).

  4 et 5. Tastritchin-Grad (Serbis). Un chapitans et fondations du martyrium (d'après Petheroi-Misseulei).

### PLANCHE XIV.

- PLANCHE XIV.

  1. Thèbes (Thessalie). Reconstitution du chour de la bas-lique A (d'après Satirion).

  2. Rome. Reconstitution du «titre» de Saint-Marin-au-Monts, au mis sinéel d'après Visitarel.

  3. Salone. Un martgrium en forms d'huisie (reconstation Dyggve).

  4. Kanlait-Seiman. Reconstitution de l'agine Saint-Symbo-Stylite (d'après Krencker).

- ANCHE XV.

  1 et 2. Le Tychéon d'Aelis Capitolina sur des médailles (l'après Heisenberg).

  3. Le Saint-Sépuices sur un encensoir copte (d'après Assales Ser. Adt. Egypte).

  4 à 8. L'hérôon de Romulus fils de Mexence sur des médailles (d'après Babelon).

  9. Le Saint-Sépuices sur une ampoule de Monza (phot. Hautes Études).

## PLANCHE XVI. Le Saint-Sépulere sur trois (voires paléochétieus

- Au British Museum (phot. Hautes Études)
   Au Musée de Munich (Giraudon).
   Gollection Trivulzio à Milan.

# PLANCHE XVII. Ménologe de Basile II à la Bibliothèque Valuesne. Miniatures. Marlyrio des saintes et des saints.

- 1. Capétoline et Brétide, à Constantinople.
  2. Anastase le Perse, probablement dans la même ville.
  3. Anastase le Perse, probablement dans la même ville.
  4. Sisinmios, à Cyrique (les quatre d'après Cod. « Valle, soirell.)

- Arone XVIII.

  1. Pasatier Ghiudev, Bihl. publ. de Moscou. La relique de la Gréche et la basileque de Bethléem sur une miniature du 1xº siècle (d'après Sem. Kondulov).

  2. 4. 4. Menologe de Basile II à la Bibliothèque Vaticane.
  Sarcophages et murhyris des saints:

  2. Jacques J-Aseéte.

  3. Jean l'évêque et Jacques le Zélote, à Arbel ou Beit-Lapat.

  4. Timothée l'apôtre à Ephène (2, 3 et 4, d'après Cod. e Voice. selecti).

### PLANCIE XIX.

- Rome, Catacombe Massimo, Dessin d'après la fresque absidiale du marlyrium souterrain de Sainte-Félicité (d'après l'Itali, arch. crist.).
   Tissu palicohrètien au Musée Kaiser-Friedrich, à Berlin (d'après Strzygowski).

### PLANCIE XX.

1 et 2, Kalydon (Étolie). Coupes et plan d'un hérôon du n° siècle av. J.-C. (d'après Poulsen, Dyggve et Rho-mates).

### PLANCHE XXI.

- Kalydon (Étolie). Reconstitution de la salle cultuelle et de l'abside funéraire du même hérôon (même provenance).
   Chersonèse en Crimée. Plan d'une église cruciforme, d'un el abside funéraire et d'un cimetière paléochrétien aux portes de la ville (d'après Alnalov).

### PLANCHE XXII.

- 1, 2. Spalato, Palais de Dioclétien, Plan et maquette (d'après Zeiller et Hébrard).
  3. Zwarthnotz (Arménie), Plan de l'eglise et du palais (d'après Toromanian).
  4. Constantinople, Plan et coupe de l'étage inférieur du marhyrium des saints Carpos-et-Papylos (d'après Schneider).

### PLANCHE XXIII.

- Tropaeum Trajani (Dobroudja), Coupe de la basilique C et de sa crypte (d'après Parvàn).
   Nola (Gimitele, près de Naples). Plan des sanctuaires paléo-chrètiens : un petit marigrium collectif (à gauche) et les

## TABLE DES PLANCHES

trois églises qui ont pour vestible comme un strom où se trouvait le tondeau de saint Polit (d'apres Rie. arch crist).

3. Rome. Jameule. Plan du sanctunire des driants syrema. (d'après Gauckler).

### PLANCHE XXIV.

- Hass (Syrie). Coups et plan d'un maussiés (d'apet Bulle).
   A. Bonn, Foullies sous la cathédrale : l'emandié des contractions pathéchrétiennes retroitenes sous le deux, plan du metriprime primitif avez, su mileu, l'incha autour des deux tables luséraires ; reconstituées de cet encles (d'après Lehner).

### PLANCHE XXV.

- Palmyre, Coupe du chevet et plan de l'hypeges pain de larhai (d'après Seyrig et Anty).
   Antioche-Kaoussié. Plan du mordyrium cruciforme (d'après Lassue).

## PLANCHE XXVI.

- Korykos (Cálicie), Plan de l'église s'extra muna » (d'après Gayer et Herzfeld),
   Korykos, Plan de l'église avec marbrium (même pruvenance).
   Meriamilis (Séleucie), Plan de l'église et de la grotte sous l'église de Sainte-Thècle (même provenance).

### PLANCHE XXVII.

- 1 à 4. Chersonèse en Crimée (d'après Analov): 1. Pian de l'église appelée par les archéologues «l'Ancienne Calhédrale ». 2. Plan de la hassilique Ouset. 3. Pian de l'église à triconque dans la partis Soulé at de la ville. 4. Plans d'un groupe d'églises au centre de la ville. 5. Salone. Plan des églises épiscopales et de l'évèché (d'après D'yggre).
  6. Djemila (Algérie). Plan des églises épiscopales et de l'évèché (d'après Albertini).

PLANCHE XXVIII. Salonique. Saint-Démétrios. Mosalque figurant. le saint (Tsimas et Papahudzidaku).

Salonique. Saint-Georges. Mosalque d'un martyr anonyme (Tsimas et Papahadzidakis).
 Ravenne. Chapelle archiepiscopale. Vierge orante sur la mossique de l'abside (Alinari).

### PLANCHE XXX.

- Salonque, Saint-Démétrius, Musaique figurant saint Serge (Tsimas et Papahadridukis).
   Salonique, Saint-Georges, Musaique figurant saint Onési-phore (Tsimas et Papahadzidukis).

### PLANCHE XXXI.

- ARCHE AXAV.

  1. Salonique, Saint-Démètries, Mosaique figurant le saint et des fiédes (d'après Ouspenskij).

  2. Ravenne, Saint-Apollinaire-in-Classe, Le saint sur la mosaique absidiale (Alinari).

  3. Saint Menas sur un ivoire du Musée Archéologique de Milan (phot. Hautes Études).

### PLANCRE XXXII.

- Rome. Coemeterium Majus. Fresque : la Vierge avec l'Enfant (d'après Wilpert).
   Rome. Sainte-Agnès. Devant d'autel au-dessus du tombeau de la sainte (Aliner).

## PLANCHE XXXIII.

1 et 2. Salonique, Saint-Georges, Deux détails de la mosaique et de la coupole : martyrs en prière (Tsimas et Papa-hadzidakis).

### PLANCHE XXXIV.

- Rome, Catacombe de Domitille, Fresque : sainte Pétronille introduit une défunte au paradis (d'après Wilpert).
   Ménologe de Basile II à la Bibliothèque Vaticane, Miniature : l'égine des Saints-Apôtres à Constantinople (d'après Cod., e Valic, selecti).

### PLANCHE XXXV.

1 et 2. El-Bagawat (Égypte). Deux détails des freaques dans la coupole d'un mausoiée chrétien. — 1. Scènes bibli-ques. — 2. Sainte Thécle dans la grotte et élevée au ciel (d'après de Bock).

## PLANCHE XXXVI.

ANCHE AAAAN.

1. Milan. Chapelle Saint-Victor à Saint-Archreise Message dans la voûte figurent le martyr saint Victor d'apres Wilpert.

2. Ravenne. Mausoèse de Galla Placidia. Messages le Ben Pasteur accueillant une bestés (phot. Rico).

TABLE DES PLANCHES

- PLANCHE XXXVII. Ravenne, Mausoife de Galla Planda, Mousi-que : le martyr de saint Laurent (Almari)

### PLANCHE XXXVIII.

- 1 et 2. Carte de Madaba : Jerusalem et le murigram de Saint-Victor;
  3 et 4. Egline de la Muttaplication des Pains et des Penness, à l'Heptapeigen (Palestins). Mossèques de provense dans le chevet, derrère la tablé d'aud : l'ensemble et l'image des pains et des poissons (d'après Schadder).

### PLANCHE XXXIX.

- Rome, Sainte-Pudentienne : mossique de l'abside (Almari).
   El-Bagawat (Égypte : Fresques dans la coupsit d'un massolée chrétien (d'après de Bock).
- PLANCHE XL. Salonique. Hosios David (Christ Latome): Mossique de l'abside (d'après Xyngopoulon).

  - L'ensemble : vision d'Emmanuel.
     Détail : le prophète Ézèchiel.
     Détail : un prophète (Zacharie?).

### PLANCHE XLL

- Ravenne, Saint-Apollinaire-in-Classe, Mosalque de l'abside (Alinari).
   Mont-Sinal, Église au monustère Sainte-Catherine, Mosalque de l'abside (piost, Haute-Études).

### PLANCHE XLII.

- Rome. Saints-Coame-et-Damien : Mossique absidale (Anderson).
   Ravenne. Saint-Vital. Mossique absidale (Alisan).
- PLANCHE XLIII. Rome, Oratoire Saint-Venance auprès du bapta-tère du Latran : Mossique de l'abside et du mur Est (Alinari).

### PLANCHE XLIV.

Assente XLIV.

I et 2. Capous. Marlgrium Saint-Priscus. Peintures dans.
Fabbide et dans la coupole, d'après une gravure du
xyniré siècle (d'après Garrecci).

3. Rome. Sainte-Marie-Antique: Peintures du mur de fond
de la chapelle Saints-Cirycus-et-Julitte (desain de
Grüneisen, où il convient de aupprimer les quatre
médaillons avec les symboles des évangélistes).

1. Doura, Synagogus: fresque figurant le roi Josias (d'après Gacelle B.-A.).
2. Rome. Hypogée du Viale Manzoni: fresque figurant un personnage anonyme (d'après Nollité degli Scaut).
3. Doura, Mithreum: fresque figurant Zoroastre ou Ostanes (phot. N. Toll).

### PLANCHE XLVI.

Ravenne. Saint-Apollinaire-le-Nouveau : procession de femmes martyres, sur une mosaïque (Alinari).
 Ravenne. Saint-Apollinaire-le-Nouveau : vue de la nef avec une procession des martyrs, sur une mosaïque (Alinari).

### PLANCHE XLVII.

Museo Sacro du Vatican : Couvercle d'un reliquaire en bois provenant du Latran (d'après Lauer).
 Rome. Fresque dans la catacombe de Commodile : Vierge avec l'Eufant, saint Félix, saint Adauctus et la donatrice Turtura (d'après Bull. arch. crist.).

### PLANCHE XLVIII.

Salonique. Saint-Démétrios ; mosalque figurant le saint en orante et un donateur, ainsi que deux saints dans des médaillons (d'après Ouspenskij).
 Salonique. Saint-Démétrios : mosalque figurant la Vierge avec l'Enfant, entourés de deux anges, saint Démétrios recommandant un donateur et quatre saints anonymes

### PLANCHE XLIX.

Salonique, Saint-Démétrios: mosalque figurant le saint devant une donatrice, la Vierge Marie et quatre saintes et saintes dont sainte Pélagie (d'après Ouspenskij).

TABLE DES PLANCHES

Salonique, Saint-Démétrios: mosalque figurant une famille de fidèles devant le saint et le Christ (?) dans un médail-lon (d'après Ouspenskij).

### PLANCHE L.

Salonique. Saint-Démétrics : mossique figurant le saint entre un évêque et un hauf fonctionnaire (d'après Quapenskij).
 Baoutt. Chapelle 28 : les saints Cosme et Damien, sinsi qu'un ange, sur une fresque du mur devant l'abside (Clédat).

### PLANCHE LI.

ANCHE LI.

1. Naples. Baptistère de la cathédrale : martyr anonyme sur une mosaique de la coupole (d'après Wilpert).

2 et 4. Naples. Catacombe San Gaudiose : saint Sosaius devant la croix; deux brebis devant une croix surmonifés d'un aigle, sur un fond de vignes (d'après Alli III congresse int. arch. crist.).

3. Rome, Catacombe Saint-Pontien : les saints Milex et Pymenios à côté d'une croix (d'après Wilpert).

### PLANCHE LIL

Plancie Lii.

1 et 2: Rès Sisga près du Mont-Nebo (Palestine): pavement en mosaïques derrière l'autel : temple de Jérusalem et animaux destinés au sacrifice en holocauste (d'après Ric, arch. crist. et Palest. Esplor. Fund).

3. El-Monassa (Tonissie): pavement en mosaïques derrière l'autel : croix et brebis dans un médaillon (d'après Atti III congresso int. arch. crist.).

PLANCHE LIII. Baoutt. Fresques dans les parties hautes de deux chapelles. — 1. Chapelle 32. aigies et saints en orantes. — 2. Chapelle avec coupole : saints dans des médaillons fixés dans les trompes d'angle et les petits pendentils (Clédat).

### PLANCHE LIV.

Baoutt, Chapelle 28: la Vierge avec l'Enfant et deux anges, sur une fresque de la niche centrale (Clédat).
 de de la niche centrale (Clédat).
 de l'abside (Clédat).

### PLANCHE LV.

1 et 2 Baoutt. Chapelle 51 : vision du Pantocrator, avec Mel-chisédech, sur la fresque de l'abside (Clédat).

### PLANCHE LVL

- Ascus LVI.

  1. Baoutt. Chapelle 17: la Vierge orante et les apôtres, sur la fresque de l'abside (Clédat).

  2. Baoutt. Chapelle 46: la Vierge orante et les apôtres, aur la Iresque de l'abside (Clédat).

### PLANCHE LVII.

- 1. Baoutt. Chapelle 12: les prophètes Ézéchiel et Daniel en coatume iranien, sur une Iresque (Clédat).
  2. Doura. Synagogue: Ezéchiel en coatume iranien sur une fresque (d'après Gazelle B.-A.).
  3. Baoutt. Chapelle 45: Ezéchiel en coatume iranien sur la fresque de l'abside (Clédat).

### PLANCHE LVIII.

- Anchie LVIII.

  1. Baoutt. Une chapelle (42?): Adam, Absalon, saint Matthieu
  et d'autres personnages, sur une fresque (clèdat).

  2. Saqqara (Egypte). Une chapelle : Vierge allaitant, deux
  anges, saints locaux et masques (personnification des
  vertus), sur la fresque de l'abside (d'après Quibbell).

### PLANCHE LIX.

- Ascelle Lifa.

  1. Saqqara. Une chapelle: saints égyptiens et donateur, sur une fresque (d'après Quibbell).

  2. Baoutt. Chapelle 51: saints locaux trônant, d'autres saints et un donateur: Annonciation, Visitation, Fuite en Égypte, Nativité, sur une fresque (Clédat).

### PLANCHE LX.

- ANGIR LX.

  1. Kiev, Musée : icone à l'encaustique des saints Serge et Bacchus, avec une image du Christ (d'après Petrov).

  2. Novgorod. Eglise Spas-Nereditsy : Sainte-Face sur une fresque d'après Missoédov).

  3. Abou-Girgeh près d'Alexandrie : martyr anonyme sur une fresque d'un oratoire (d'après Dolger).
- PLANCHE L.XI. Ampoules de Terre Sainte. 1 à 5. A Monza (phot. Hautes Études). 6. A Bobbio (d'après Riv. arch. crist.).

TABLE DES PLANCHES

PLANCHE LXII. 1 et 2. Ampoules de Terre Sainte, à Bebbin (d'après — 4 & 8. crist.). — 3. A Monta [phot. Haute Endes.).

— 4 & 8. crest. — 4. A Monta [phot. Haute Endes.).

Kondakov) (4 et 5 : une croix et encousein (d'après linki à Golubrity, Pologne, d'après de guar, oil. Drailinki à Golubrity, Pologne, d'eroix syrienne su Musée de Kiev. — 7 et 8 : deux croix provenast de Crimée, au Musée de l'Ermitage, Léningrad).

PLANCHE LXIII. 1. Eulogie de saint Syméon Stylite, coll. Seprig (d'après Bull. Ét. Orientales). — 2. Eulogie de saint Syméon Stylite, à Bobbio (d'après Rie, arch. crist).

3, 4 et 5, La Vierge Marie sur des sessus Vipradius (d'après Kondakov). — 6. La Vierge orante sur un médaillon fixé aur une rous, sur Musée de Ravense (d'après Kondakov). 7 et 8. Ampoules avec images de saints Thècle et saint Menas (d'après Kaufmann).

### PLANCHE LXIV.

- 1. Rome. Temple syrien du Janicule : abside centrale de la basilique avec emplacement du reliquaire (d'après Gauckler).
  2. Ralydon (Etolie). Héròon hellénistique : le reliquaire (d'après Dygrve, Poulsen et Rhomaira).
  3. Apamée. Reliquaire dans l'absidiole de l'église (d'après Mayence).
  4. Salone. Table funéraire à Kapljuc (d'après Rech. d'Salone I).

PLANCHE LXV. Reliquaires. — 1. Musée de Varna (Bulgarie). —
2. Musée de Salonique (d'après Dyggve). — 3 et 4. Musée
de l'Ermitage, provenant de Chersonise en Crimée
(d'après Semin. Kondakse).

### PLANCHE LXVI.

- 1. Aix-la-Chapelle, Trésor de la cathédrale : reliquaire (d'après
- Strzygowski).

  Museo Sacro du Vatican. Reliquaire provenant de l'Afrique du Nord (Alinari).

PLANCHE LXVII. Pyxide en ivoire, au British Museum : martyre de saint Ménas (phot. du Musée).

PLANCHE LXVIII. Autres reliefs sur la même pyxide : fidèles en prière devant saint Ménas (même provenance).

